

# قرآن حکیم کی تین سورتیں

ترجمہ و تفسیر  
مولانا ابوالکلام آزاد

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)



## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب ..... ←

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ ←

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) ←

کی جاتی ہیں۔ ←

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ ←

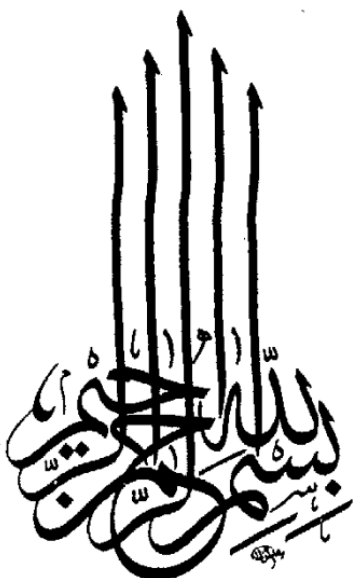
### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ ←

ان کتب کو تجارتی یا مگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ ←

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر جلیل دین کی کاؤنٹریں میں بھرپور شرکت اختیار کریں﴾

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں۔ ←



[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

الَّمْ يَانِ لِلَّذِينَ أَمْنُوا أَنْ  
تَخُشَّعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ  
وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحَقِّ؟

کیا مسلمانوں کیلئے ابھی تک اس کا وقت  
نہیں آیا کہ اللہ کے ذکر اور اس کے کلمہ حق  
کیلئے ان کے اندر درد اور شکستگی پیدا ہوا اور وہ  
اپنے پروردگار کے آگے جھک جائیں؟

# قرآن حکیم کی تین سورتیں

## (ترجمہ و تفسیر)

جامعہ بیت العتیق (رجسٹرڈ)  
کتاب نمبر

مولانا ابوالکلام آزاد



### مکتبہ جمال

تیسرا منزل، حسن مارکیٹ اردو بازار لاہور

فون: 0300-8834610 7232731

E-mail: [maktabajamal@yahoo.co.uk](mailto:maktabajamal@yahoo.co.uk)

E-mail: [maktaba\\_jamal@email.com](mailto:maktaba_jamal@email.com)

## جملہ حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب: ..... قرآن حکیم کی تین سورتیں (ترجمہ تفسیر)  
مصنف ..... مولانا ابوالکلام آزاد  
ناشر: ..... مکتبہ جمال لاہور  
اهتمام: ..... میاں غلام مرتضیٰ اکھٹانہ  
مطبع: ..... تایا سنز پرنسپل لاہور  
سن اشاعت: ..... 2008ء  
قیمت: ..... 70 روپے

ملئے کا پتہ:

## مکتبہ جمال

تیری منزل، حسن مارکیٹ، اردو بازار، لاہور

فون: 0300-8834610 7232731

E-mail: [maktabajamal@yahoo.co.uk](mailto:maktabajamal@yahoo.co.uk)

E-mail: [maktaba\\_jamal@email.com](mailto:maktaba_jamal@email.com)

اگر ہم چاہتے ہیں کہ قرآن کو اس کی حقیقی شکل و نوعیت میں دیکھیں تو ضروری ہے کہ پہلے وہ تمام پردازے ہٹائیں جو مختلف عہدوں اور مختلف گوشوں کے خارجی موثرات نے اس کے چہرے پر ڈال دیئے ہیں، پھر آگے بڑھیں اور قرآن کی حقیقت خود قرآن ہی کے صفحوں میں تلاش کریں۔

ترجمان القرآن جلد اول (تیرالایشن)

## فہرست

|    |                                            |
|----|--------------------------------------------|
| ۱۱ | تفسیر سورہ والائین (مولانا وصی احمد بخاری) |
| ۱۳ | بحث اول                                    |
| ۱۶ | تین وزیتون کی شہادت                        |
| ۱۸ | نکتہ                                       |
| ۱۸ | طور سینین کی شہادت                         |
| ۲۰ | بلد امین کی شہادت                          |
| ۲۳ | استفسار                                    |
| ۲۷ | تفسیر سورہ والائین (مولانا ابوالکلام آزاد) |
| ۲۸ | چند مقدمات مہمہ                            |
| ۳۰ | موضوع سورہ والائین                         |
| ۳۲ | مسئلہ خیر و شر فطرت انسانی                 |
| ۳۵ | القرآن الحکیم                              |
| ۳۷ | عو dalle امقصود                            |
| ۴۳ | استشہاد و طریق استشہاد                     |
| ۴۹ | سورہ والائین کے مطالب کی ترتیب             |
| ۵۲ | اصل تفسیر                                  |

|    |                          |
|----|--------------------------|
| ٨  | فہرست مکہم کی تین سورتیں |
| ٥٣ | تفصیل استشهاد            |
| ٥٦ | تین وزیتوں               |
| ٥٩ | احسن تقویم               |
| ٦٠ | تفسیر سورہ القدر         |
| ٦٦ | تفسیر سورہ والعصر        |
| ٧٢ | حوالی                    |

وَالْتِينَ وَالرِّيْتُونَ ۝ وَطُورِ سِيْنِينَ ۝ وَهَذَا الْبَلْدِ  
 الْأَمِينِ ۝ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ  
 ۝ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ۝ إِلَّا الَّذِينَ امْنَوْا  
 وَعَمِلُوا الصِّلْحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ  
 ۝ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدِ الْدِينِ ۝ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَ  
 حْكَمِ الْحَكِيمِينَ ۝

مولانا ابوالکلام آزاد کی تفسیر سورہ واتین سے پہلے اسی سورہ کی تفسیر از مولانا مظہر الدین صاحب شیرکوئی آپ کے مطالعہ میں آئے گی۔ پہلی تفسیر البلاغ کے اکتوبر ۱۹۱۵ء میں مولانا مظہر الدین صاحب کے قلم سے شائع ہوئی۔ اس پر مولوی وصی احمد صاحب بلگرامی نے مولانا ابوالکلام آزاد کی خدمت میں چند ضروری استفسارات پیش کئے جن کے جواب میں مولانا نے تفسیر سورہ واتین لکھی جو البلاغ (۲۵ فروری اور ۳ مارچ ۱۹۱۶ء) میں شائع ہوئی۔

انسان جب غور و فکر کی آنکھیں کھولتا ہے تو دیکھتا ہے کہ نیچے زمین ہے اور سر پر آسمان ہے۔ ان کی وسعت اس کے خیال سے بالاتر اور ان کی قدامت اس کے ادراک سے باہر ہے۔ ایک طرف وہ عظیم الشان پہاڑوں میں گمراہ ہے جن کی چوٹیاں نامعلوم بلندیوں تک مرتفع ہیں، دوسری طرف بلا خیز سمندر کی لمبیں اس کے ارڈگروں طوفان خیز ہیں جن کے سامنے انسان کی ہستی تو کیا اس کی زمین بھی کائی کی طرح حچٹ جاتی ہے۔ ان عظیم ترین ہستیوں سے قطع نظر کر کے جب وہ چھوٹے چھوٹے جسموں کی قوت پر توجہ کرتا ہے تو اور زیادہ متوجہ ہوتا ہے کہ ہستی و حیات کے یہ حقیر ذرات طاقت عمل کیسی حرمت انگیز مثالیں اپنے اندر رکھتے ہیں !!

وہ ڈنے والے سانپوں کی برق رفتاری پر خیال کرتا ہے۔ خونخوار جانوروں کی طاقت کو دیکھتا ہے۔ اب کے ایک معمولی ٹکڑے سے بڑے بڑے شہروں کا زیر و زبر ہونا اس کے سامنے آتا ہے۔ پھونک سے اڑ جانے والی چنگاری کی قوت اس کے پیش نظر ہوتی ہے اور جب ان تمام مناظر قدرت کو اپنے سامنے لاتا ہے تو بے اختیار پکار لختا ہے کہ اے ہستی انسانی! تو کیا ہے؟ تیری حقیقت کچھ بھی نہیں۔۔۔ بحر وجود میں پانی کا ایک بلبلہ، عالم غلق میں ہوا کا ایک جھوٹکا، میدان ٹکوئیں میں جمود غبار کا ایک نقش پا۔۔۔!!!

لیکن سورہ مبارکہ ”واتین“ میں قرآن حکیم نے اس خیال کی تردید کی ہے اور شرف انسانی کے دلائل بینہ پیش کئے ہیں۔ اس نے بتایا ہے کہ عالم وجود کی دوسری چیزوں کے ساتھ انسان کو کیا نسبت ہے؟ بلاشبہ انسان پانی کا بلبلہ ہے، مگر کون سا پانی؟ وہ جو آب بقاء کا

ایک سرچشمہ ہے۔ کچھ شک نہیں کہ انسان ہوا کا ایک جھونکا ہے، مگر کس ہوا کا؟ وہ جو باغ وحدت کی ایک لہر ہے۔ ہاں یقیناً انسان کا وجود ایک نقش پا ہے، مگر کیا نقش پا؟ وہ جو وجود بحث کا سب سے زیادہ مکمل نشان ہے۔ خلاصہ یہ کہ سری ظہور کا تاجدار اور منصہ شہود کی رونق وجود انسانی ہی ہے۔

انسان کا اشرف خلائق ہونا ایک ایسا میں دعویٰ ہے جس کے لیے احتیاج دلیل نہ تھی۔ لیکن اپنی ہستی سے خود فراموشی ہی کبھی کبھی مانع کار ہو جاتی ہے اور اکثر دنیا کے بڑے بڑے اعمال صرف اسی لیے ناتمام رہ جاتے ہیں کہ ان کے کرنے والے اپنے آپ کو نہایت ضعیف و ناتوان سمجھ کر ہستہ ہار دیتے ہیں۔ لہذا ایک ایسے ناموس الہی کے لیے جو ”تَبَيَّنَا نَالِمُكُلَّ شَنْعِي“ (۱۶: ۸۹) اور ”نور مبین“ کی حیثیت رکھتا ہو، ضرور تھا کہ انسانی فضیلت کی کامل حقیقت کو اس کے سامنے صاف صاف پیش کروے۔

علاوہ ازیں یہ دین حنفی کے اس اہم ترین رُکن کی ایک تہذید اور مقدمہ بھی تھا، جسے میں حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ کی اصطلاح میں ”قانون مجازات“ کے لقب سے تعبیر کروں گا۔

پس اس سورہ کے ضمنوں کی تقسیم و قسموں میں ہو سکتی ہے:

۱۔ شرف انسانی کا ثبوت

۲۔ قانون مجازات

## بحث اول

وَالْتَّيْنِ وَالرِّيْتُونِ ۝ وَطُورِ سِيْنِيْنَ ۝ وَهَذَا الْبَلْدِ الْأَمِيْنِ ۝ لَقَدْ  
خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيْمٍ ۝  
انجیر، زیتون، طور سینا، مکہ معظمہ، اس دعویٰ پر شاہد ہیں کہ ہم نے انسان کو بہتر سے بہتر  
حالت میں پیدا کیا ہے۔

”تقویم“ کی تفسیر میں قاضی بیضاوی تحریر فرماتے ہیں:

تعديل بان خص بانتصاب القامة وحسن صورة واستجماع خواص الكائنات و نظائر سائر الممكناة (انتهی)

تقویم کے معنی تعديل کے ہیں اور اس سے مراد یہ ہے کہ انسان سرو قائمی، حسن صورت اور کائنات کے تمام خواص اور تمام ممکنات کی تمثیلات کا مجموعہ ہے۔

اسی مضمون کو امام رازی ان الفاظ میں ادا کرتے ہیں:

التفویم تصمیر الشئی علی ما ینبغی ان یکون فی التالیف و التعديل

یقال قومته تقویما فاستقام و تقوم (انتهی)

تقویم کے معنی ہیں کسی شے کا ایسی حالت میں پیدا کرنا جس کے لائق وہ اپنی تالیف و تعديل میں تھی۔ ایسے موقع پر جب کوئی شے چند چیزوں سے ترتیب دے کر بنائی گئی ہو اور وہ درست ہو تو اہل عرب کہا کرتے ہیں:

قومته تقویما فاستقام و تقوم

محمدث ابن جریر طبری اپنی شہرہ آفاق تفسیر میں "تفویم" کے مختلف معنی نقل کرتے ہوئے اپنی رائے ان الفاظ میں ظاہر فرماتے ہیں:

وَأَوْلَى الْاِقْوَالِ فِي ذَلِكَ بِالصَّوَابِ اَنْ يُقَالَ اَنْ مَعْنَى ذَلِكَ فِي اَحْسَنِ  
صُورَةٍ وَ اَعْدَلِهَا (انتہی)

تفویم کے معنی میں بہترین قول یہ ہے کہ اس کے معنی احسن و اعدل حالت کے ہیں۔

یہ تینوں مفسروں اور ان کے سوا اور مفسرین بھی اگرچہ ترتیب الفاظ تعبیر مقصد میں مختلف ہیں، تاہم مشاہد و مآل سب کا ایک ہے۔ یہ ضرور ہے کہ بیضاوی نے نہایت مفصل اور جامع الفاظ میں "تفویم" کا مفہوم ادا کیا ہے، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ "کیا بمحاط حسن صورت اور کیا بمحاط بلندی قامت انسان تمام ممکنات کی تمثیل اور کل کائنات کے خواص کا مجموعہ ہے" اور یہ انسانی شرف کی بہت بڑی دلیل ہے کہ جو اوصاف (مثلاً حیوانات میں حرکت اور ارادہ و انتقام، کائنات میں نشوونما، ملائکہ میں طاعت رب کریم و غیرہ وغیرہ) فرد افراد اور گیکر مخلوقات میں موجود ہیں، وہ سب کے سب ایک وجود انسانی میں مکنون ہیں:

فَلَيَنْظُرِ النَّاظِرُونَ وَيَمْحَصِّ الْمُشْتَاقُونَ

اسی مضمون کو قرآن نے دوسرے مقامات پر بھی بیان کیا ہے۔ صرف اجمال و تفصیل کا فرق ہے ورنہ مقصود ایک ہے۔ ایک جگہ ارشاد ہوتا ہے:

وَصَوَرَ كُمْ فَآخِسَنَ صُورَ كُمْ (۴۰:۴۰)

اے انسانو! خدا نے تم کو بہترین صورت میں پیدا کیا ہے۔

یہاں صورت سے مراد صرف نقش و نگار جسمانی یا خدو خال نہیں، بلکہ صور معمول و قوائے اور اکیہ بھی ہیں۔

(کما صرخ به الاصفهانی فی الذریعہ و المفسرون فی تفسیر هم)

دوسری جگہ جو بہت زیادہ مفصل ہے، اس طور پر مذکور ہے:

قرآن حکیم کی سی سو رسیں

وَلَقَدْ كَرِمْنَا بَيْنَ أَدْمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ حَلَقْنَا نَفْضِيلًا۔ (١٧: ٤٠)

ہم نے نبی آدم کو بزرگی عطا فرمائی اور تری و خشکی میں ان کے چلنے کے لیے سواریاں بنائیں۔ عمدہ محمد چیزیں کھانے کو دیں۔ یہاں تک کہ مخلوقات کے اکثر حصہ پر ان کو فضیلیت و سیادت حاصل ہے۔

ان تمام آیات کو ایک دوسرے کے ساتھ ملا کر پڑھنے سے معلوم ہو جاتا ہے کہ ان کا مقصد فضیلت انسانی کا ثبوت ہے۔ سورہ واتین میں اس دعویٰ کو مدلل و مشرح کیا گیا ہے اور ثبوت میں چار دلیلیں بصورت قسم پیش کی گئی ہیں۔

محققین نے محاورات عرب و اشعار جاہلیت سے اس کا فیصلہ کر دیا ہے کہ تم اپنے مابعد بیان کے لیے شہادت و دلیل ہوتی ہے۔ امام رازی سورہ ذاریات کی تفسیر لکھتے ہوئے شروع ہی میں تحریر فرماتے ہیں

ان الایمان اللئى حلف الله تعالى بها كلها دلائل اخر جهها فى صورة  
الایمان مثاله قول القائل لمنعمه وحق نعمك الكثيرة، انى لا زال  
اشكرك۔ فيذكر النعم وهى سبب مفيد لدوام الشكر  
تماماً وہ قسمیں جو اللہ تعالیٰ نے قرآن شریف میں بیان فرمائی ہیں، سب کی سب قسم کی  
صورتوں میں دلائل ہیں۔ جس طرح کوئی اپنے محسن کا شکر یہ ادا کرنے کے لیے کہتا  
ہے: بحق نعمتك الكثيرة انی لا زال اشکر اور اس قول میں نعمتوں کا ذکر دوام  
شکر کے لیے سب قرار دیتا ہے۔

اس مسئلہ کو پیش نظر کھٹے ہوئے اب ہمارا فرض ہے کہ ہم یہ ثابت کریں کہ:  
 لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ پر یہ چار قسمیں ”تین، زیوں،  
 طُورِ سَبِّیْنَ، بَلْدَامِیْنَ“ کیونکر دلیل ہو سکتی ہیں؟

## تین وزیتون کی شہادت

”تین“ کے معنی بعض مفسرین نے دمشق کے ایک پہاڑ اور بعض نے بیت المقدس کے ایک پہاڑی مقام کے بیان کئے ہیں لیکن یہ سب اقوال مرجوح ہیں اور ان کے ضعف کی طرف بیضاوی وغیرہ مفسرین نے اشارہ بھی کیا ہے۔ مناسب ہی نہیں بلکہ ضروری ہے کہ اس کے معنی اسی پھل کے لیے جائیں جس کو ہم اپنی زبان میں ”انجیر“ کہتے ہیں۔ اس طرح زیتون سے بھی مراد وہی مشہور پھل ہے جس سے روغن نکالا جاتا ہے اور جو اہل عرب کی ہر دلعزیز و جان پر ور غذا ہے۔

ابن جریر لکھتے ہیں:

عن الحسن في قول الله والتين والزيتون قال تينكم هذا الذي يوكل

وزيتونكم هذا الذي يعصر (حدثنا ابن بشار)

حضرت حسنؓ سے مروی ہے کہ قرآن شریف میں ”تین“ سے مراد وہی پھل ہے جسے لوگ کھاتے ہیں اور زیتون سے مراد وہی ہے جس سے روغن نکالتے ہیں۔

امام رازیؒ اپنی تفسیر میں تین زیتون کے معنی بیان کرتے ہوئے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا قول نقل کرتے ہیں:

هو تينكم وزيتونكم هذا

اے اہل عرب! تین وزیتون سے مراد یہی تمہارے مشہور پھل ہیں۔

ان دونوں الفاظ کے معنی متعین ہونے کے بعد غور کرو کہ یہ شرف انسانی پر کس طرح شاہد ہیں؟ تم جانتے ہو کہ انجیر ایک نہایت چھوٹا سا پھل ہے، لیکن

غذا و دوا میں بے شمار فوائد رکھتا ہے۔ ذائقہ کے لحاظ سے نہایت شیریں ہے۔ باعتبار طبی فوائد کے قاطع بلغم، ملین طبع، مطہر گلیتین، مسمن پدن وغیرہ اس کے معمولی خواص ہیں۔

پس انجیر شاہد ہے کہ جس طرح یہ جسم صغیر ہو کر بے شمار فوائد کا مجموعہ ہے، اسی طرح وجود انسانی بھی جسمًا مختصر لیکن مختلف قوتوں کا پتلا، گونا گوں جذبات کا سراپا، بوقلمون اسرار کا مجسمہ ہے۔

بے شک اس کی مٹھی بھر ہڈیوں کا ڈھانچہ عالم تکوین کی غیر محدود کوہ پیکر ہستیوں کے سامنے کچھ حقیقت نہیں رکھتا۔ مگر ان ہڈیوں میں ہی وہ طاقت ہے جو پہاڑوں کی چوٹیوں اور سمندروں کے طوفانوں کو مسخر کر سکتی ہے۔۔۔

دوسری شہادت زیتون کی ہے۔ وہ یہ کہ جس طرح زیتون میں روغن حلول کئے ہوئے ہے اور زیتون کی قد راس کے روغن ہی کی وجہ سے ہے۔ اسی طرح انسانی جسم میں روح کا حلول ہے اور اس کا شرف بھی اس کی روح ہی سے ہے ورنہ انسان مٹی کا ایک ڈھیریا حرثات الارض کی گھناؤنی غذا ہے اور بس۔

یہاں پر دوسوال اور قابل غور ہیں۔ ایک یہ کہ جناب باری نے زیتون ہی کو شہادت کے لیے کیوں منتخب کیا، جب کہ یہ فائدہ اور روغن دار پھلوں یا اسی قسم کے تکمبوں سے بھی حاصل ہو سکتا تھا؟

اس کا جواب یہ ہے کہ اہل عرب جو قرآن کریم کے اولین مخاطب ہیں ان کے سامنے جو چیز بکثرت موجود تھی، وہ زیتون ہے اور جو فوائد غذا و دوا کے اعتبار سے انہیں حاصل ہو رہے تھے، وہ بالکل ان پر واضح آشکار تھے۔

دوسرا سوال یہ ہو سکتا ہے کہ جب کہ روح جسم سے اعلیٰ واشرف اور اس پر حاکم ہے تو اس کی شہادت کو جسم کی شہادت سے مقدم ہونا چاہیے اور اس لیے والئین کی جگہ والزیتون

کے لفظ سے سورت کو شروع کرنا چاہیے تھا۔ یہ درست ہے، مگر یاد رکھنا چاہیے کہ دلیل و اثبات کے موقع پر مقدم ہونے کا وہ چیز یہ حق رکھتی ہیں جو تجارت و محسوسات کے دائرة میں ہوں۔ قطع نظر فلسفہ جدیدہ کے جس کی بنیاد کاسنگ اولین ہی تحریر ہے۔ اگر اس طوف افلاطون کے فلسفہ کو دیکھو اور کم از کم علامہ بہاری کی سلم کے آخر میں برہان کی بحث سامنے رکھو، تو معلوم ہو جائے گا کہ دلیل مفید یقین و ہی ہو سکتی ہے جس کے مقدمات کی ترتیب امور یقینیہ اور تحریر ہو ہو، یا کم از کم ایسے مقدمات کی طرف ان کی تحصیل ہوتی ہو۔ بہرحال جسم اور اس کے فوائد محسوس بالکل ظاہر ہیں اور روح غیر محسوس ہے۔ پس اس لیے جسم کی شہادت کو حق تھا کہ وہ روح کی شہادت پر مقدم ہوا اور سورت کو وہ تین ہی کے لفظ سے شروع کیا جائے۔

### نکتہ

زیتون کے لفظ میں ایک اور لطیف اشارہ ہے۔ وہ یہ کہ جب زیتون سے روغن نکال لیا جاتا ہے تو اس سے دوسرے فوائد کے علاوہ چراغ بھی روشن ہو سکتا ہے اور وہ اپنے ارڈر گرد تمام چیزوں کو منور کر دیتا ہے۔ اسی طرح وہ روح جو نفس غصری میں مقید ہے اگر بقدر طاقت بشری اس کو بھی علاقہ مادی سے پاک و صاف کر لیا جائے تو پھر اس سے بھی بہت سی تاریک روشنیں منور اور ظلماتی قلوب روشن ہو سکتے ہیں!

## طور سینین کی شہادت

”طور سینین“ کی تفسیر میں تمام مفسرین اپنی عادت قدیم کے موافق بہت سے اختلافات بیان کرتے ہیں۔ مگر وصال یہ سب تکلف ہے۔ اس سے مراد وہ پہاڑ ہے جو حضرت موسیٰ کے لیے جلوہ گاہِ ربائی اور بنی اسرائیل کے لیے قانون شریعت کا مہبٹ تھا۔ ابن جریر نے بھی

اس کو پسند فرمایا ہے چنانچہ لکھتے ہیں:

وَأَولَى الْأَقْوَالِ فِي ذَالِكَ بِالصَّوَابِ قَوْلُ مِنْ قَالَ طُورِ سِينِينِ جَبْلٍ  
مَعْرُوفٍ۔

صواب تر قول اس بارے میں اس شخص کا ہے جو کہتا ہے کہ طور سینین سے مراد مشہور و  
معروف پہاڑ ہے۔

یہ شہادت ایک عجیب و غریب شہادت ہے جو ثابت کرتی ہے کہ ضیغف و ناتواں انسانی  
پہلا میں مادی ترقی کی قوت کہاں تک ہے اور وہ اپنے کمال کے بازوؤں سے اڑ کر کہاں تک  
پہنچ سکتا ہے؟ اس سے پہلے تم نبی اسرائیل کی حالت پر نظر کرو۔ وہ ایک ایسی قوم تھی جس نے  
اسرا یلی برکت اور حضرت ابراہیم کے خدا کے وعدے کو فراغنہ کے قدموں میں پامال کر دیا  
تھا۔ اس بدجنت قوم نے فطرت کی سب سے زیادہ گرال قدر نعمت (یعنی حریت) کو ہمیشہ  
غیروں کی چوکھوں پر قربان کیا!

یہی بدنه سب بخواسرائیل تھے جو انسانی عبادیت کے خون سے پیدا ہوئے، غلامی کے  
دودھ سے پلے، استبداد کی آب و ہوا، میں بڑھتے رہے۔ یہاں تک کہ شرف قومی کا پاک  
جذبہ جس کی حفاظت دل کے خون اور دماغ کی روح سے ہونی چاہیے تھی، فراموش کر دیا  
گیا۔ آہ! صرف یہی نہیں بلکہ انہوں نے دیکھا کہ ظالم مصريوں کی خون آشام تواریں اپنی  
پیاس ان کے معصوم بچوں کے خون سے بجھاتی ہیں اور ان کی مخدڑات کی عصمت کی  
فرعونیوں کے وحشت کدہ پر قربانی ہو رہی ہے:

يُدَبِّحُونَ أَبْنَاءَ كُمْ وَ يَسْتَحْيُونَ نِسَاءَ كُمْ (۳۹:۲)

مگر تاہم اس بے حسی کی صدائے بازنہ آئے کہ:

فَادْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلَا إِنَّا هُنَّا فَيَعْلُوْنَ (۲۳:۵)

بد قسمت عبرانیوں کی یہ حالت تھی، مگر جب جبل طور پر (جس کی قسم اس سورت میں کھائی

گئی ہے) موئی علیہ السلام کو قانون ملت عطا ہوا اور اس پر آئندہ نسل نے عمل کیا تو پھر وہ حالت ہوئی کہ جو غلام تھے وہ شہنشاہ ہو گئے۔ جس قوم کو مصر میں سوکھی روئیوں کے ٹکڑے بھی پیٹ بھرنے کے لیے چین سے نصیب نہ تھے، اس کے قدموں پر شام کے خزانے جمع کئے۔ کنغانیوں اور جبشیوں کے لفربیب سبزہ زاروں کی یہ قوم مالک ہوئی۔ امور یوں ہے اور فرزیوں، حویوں اور یوسیوں کی دودھ و شہد بنانے والی زمین ان کے قبضہ میں آگئی۔ اسی کے آفتاب جلالت و سلطنت سے باہل نیتوں کے قصر جگہ اٹھے اور اسی کے رعب و شوکت نے مصر کے ایوانوں کو ہلا دیا۔ یہ سب کیوں ہوا؟ صرف اس لیے کہ پہلے وہ صراط مستقیم دراہ حق سے بے خبر ہی اور اب اس پر عامل ہو گئی۔ پہلے وہ اس قانون الہی سے جو طور پر نازل ہوا، جو ترقی کے بے شمار اسرار سے معمور تھا، محروم تھی اور اب اس کی پرستار ہو گئی۔ پس خداوند تعالیٰ نے اسی لیے طور کو جس سے ایک بہت بڑی قوم کے عروج و وزوال کی تاریخ وابستہ تھی، بطور شاہد کے پیش کیا کہ دیکھو! یہ طور شاہد ہے کہ انسان کو ہم نے اشرف ترین پیدا کیا۔ کیا باوجود ایک حقیر و ضعیف ہستی ہونے کے اس کی پرواں سب سے زیادہ بلند نہیں ہے؟ جس طرح کہ پہلے جسم کی شہادت اور اس کے بعدروح کی شہادت یا ان کی گئی تھی۔ اسی طرح تیسری شہادت میں پہلے جسمانی و مادی ترقی کا ثبوت دے کر چوتھی شہادت اس کی روحاں ترقی کی دلیل قرار پائی۔

## بلد امین کی شہادت

وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينُ۔ امین امن سے مشتق ہے جس کے معنی حفاظت کرنے کے ہیں۔ امانت کو امانت اسی لیے کہتے ہیں کہ اس میں حفاظت کی جاتی ہے۔ امین اگر اسم فاعل کا صیغہ ہے اور اپنے حقیقی معنی امن میں بیہاں مستعمل ہے، تو اس کے معنی ہوں گے،

”حافظت کرنے والا“ یا مل قتیل بمعنی مقتول اسم مفعول کے معنی میں استعمال کیا گیا ہے، تو اس وقت اس کے معنی ہوں گے محفوظ۔ بہر حال دونوں صورتوں میں بلدا میں سے مراد مکہ معظمہ (زادہ اللہ شرفہما) ہے:

کذا صرح الکشاف والرازی والبیضاوی وغيرہم۔

پہلی صورت میں مطلب یہ ہے کہ خانہ کعبہ فارعن الدم (جو شخص کسی کو قتل کر کے بیت اللہ میں آچھے) کے قصاص سے اور جانوروں کے شکار سے جب کہ وہ حرم میں داخل ہو جائیں، حفاظت کرنے والا ہے۔ کیونکہ نص قرآنی میں دوسری جگہ ”حرما منا“ موجود ہے۔ دوسری صورت میں مطلب یہ ہے کہ یہ کعبہ محترم قتل و غارت جنگ و جدال وغیرہ سے محفوظ ہے۔ یہ چوتھی قسم ہے اور انسانی شرف کے جس شعبہ پر یہ شہادت لائی گئی ہے، اس کو ہم اور لکھا آئے ہیں۔ اس کی تفصیل کے لیے ایک مختصر مقدمہ پیش نظر ہنا ضروری ہے۔

محبت کے دورجے ہیں۔ ایک یہ کہ محبوب اور اس کے جمیع متعلقات سے الفت ہو۔ اس کے دیار و لباس کی یاد بھی وہی اثر دل پر کرے، جو اس کی چشم بہار کے اشارے کرتے ہیں۔ امر القیس نے جب ایک سفر میں اپنی محبوبہ کے قیام کے آثار کو دیکھا تو بے خود ہو گیا اور یار ان سفر سے کہنے لگا:

قفالبک من ذکری حبیب و منزل

بسقط اللوئی بین الدخول فحو مل

دوسر امرتہ یہ ہے کہ محبوب کے سوا کسی سے محبت نہ ہو۔ اس کاروئے آتشیں قلب میں وہ آگ روشن کر دے کہ مساوا کی الفت خاکستر ہو جائے اور یہ عالم ہو:

جدهر دیکھتا ہوں اُوھر تو ہی تو ہے!

یہ مرتبہ پہلے سے اعلیٰ ہے اور اسی کا نام مرتبہ خلت ہے، جس کا نمونہ حضرت ابراہیم و اساعلیٰہم السلام تھے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے لیے تو یہ مقام ظاہر ہے۔ کہ جب

ان سے ان کے جگر گوشہ و قائم و چرا غام اساعیل کی قربانی کے لیے ارشاد ہوا تو وہ بلا تامل تیار ہو گئے اور اس پر حضرت باری سے یہ خطاب عطا ہوا:

وَاتَّخَدْنَا اللَّهَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا  
اللَّهُ تَعَالَى نَّعَمَ كَوَافِرَنَا خَلِيلًا بَنِيَا

لیکن حضرت اساعیل بھی اس مقام خلت سے محروم نہ تھے۔ چنانچہ جب راہ حق میں ان کو قربان کرنے کے لیے کہا گیا (انیٰ آذبُحَكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى) (۱۰۲:۳۷) تو انہوں نے بلا تامل عرض کیا کہ اے باپ! اگر آپ قربان کرنے کے لیے تیار ہیں تو میں بھی قربان ہونے کے لیے حاضر ہوں۔

يَا بَتِ افْعُلُ مَا تُؤْمِنُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ (۱۰۲:۳۷)

کعبہ کرمہ جوانہی پر ستاراں حق و فدا کاراں ملت کی بنا کر دہ تعمیر ہے، گویا قائم خلت کی درسگاہ ہے، جس کو یہ بزرگوار تعمیر کرتے جاتے تھے اور اپنے جذبہ عشق میں معمور ہو کر کہتے جاتے تھے:

رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ - رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ  
وَمَنْ ذُرِّتَنَا أُمَّةٌ مُسْلِمَةٌ لَكَ وَأَرِنَا مَنِاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ  
الرَّحِيمُ - رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتَّلَوْ عَلَيْهِمْ أَيْشِكَ وَيَعْلَمُهُمْ

الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (۱۰۲:۲)

اے ہمارے خدا! تو ہمارے اس کام بناء کعبہ کو قبول فرما اس لیے کہ تو ہی ہماری دعا کو سننے والا اور ہمارے کاموں کو جانتے والا ہے۔ اے پروردگار! اب تو ہم کو اپنا فرمانبردار بنا لے اور ہماری نسل سے ایک مطیع و منقاد امت قائم کر۔ اے خدا! اپنے ارکان عبادت ہم کو ہدایت کر اور ہم پر رحمت نازل فرما کیونکہ تو ہی تواب و رحیم ہے اور پھر اس امت میں ایک ایسا رسول مبعوث فرمائیں جو ان میں سے ہو، وہ رسول تیرے احکام ان کو نہادے اور تیری کتاب و حکمت کی باتیں ان کو سکھائے۔ تو سب کچھ کر سکتا ہے، اس لیے کہ تو سب پر غالب اور سرچشمہ حکمت ہے۔

پس درگاہ خلت یعنی بیت ابراہیمی اس پر شاہد ہے کہ انسانی روح کہاں تک ترقی کر سکتی ہے اور اس کی انہما کیا ہے؟ تم کو معلوم ہو گیا کہ اس کی ترقی اس حد تک ہے جہاں پہنچ کر ایک ہی مقصود، ایک ہی مطلوب اور ایک ہی شاہد و مشہود سامنے ہوتا ہے، جس کی چشم دا برو کے اشاروں اور وہن حق طلب کی مسکراہٹ پر اپنی عزیز ترین چیزوں کو بھی قربان کر دیا جاتا ہے۔

اے گم گشتگان طریق! اگر دین حنفی تھمارے ہاتھوں میں، اسماعیلی خون تھماری رگوں میں اور ابراہیمی دعا کی امت مسلم تم ہو، تو پھر تھمارے لیے ذریعہ فلاح و نجات وہی خلت، وہی جوش محبت، وہی سودائے عشق، وہی طریق ابراہیمی ہے، جس کی شہادت تھمارا کعبہ مکرمہ بزمیان حال پیش کر رہا ہے اور اس کی صدائیں کے درود دیوار سے آ رہی ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ نے جستہ اللہ البالغہ میں اس امر کو مفصل بیان کیا ہے کہ روح و جسم کا وجود اور ان کا اجتماع دوسرے جانداروں میں بھی ہے لیکن حصول سلطنت اور مقام خلت جن پر تیری و چوتھی قسم شاہد ہے، یہ انسان ہی کے ساتھ مخصوص ہے۔ ان دو آخری خصوصیوں میں سے پہلی قوت حیوانیہ انسانیہ، اور دوسری قوت ملکوتیہ کا خاصہ ہے۔ پس ان خصائص و قوئی، ان فوائد و منافع کے اکشاف کے بعد کون ہے جو اس میں شک کر سکتا ہے کہ:

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ۔

## استفسار

ازمولوی و مولیٰ احمد صاحب بلگرامی

جناب علامہ دوراں و حیدر آن مولانا ابوالکلام صاحب آزاد  
دام مجدد کم

پس از سلام مسنون گزارش یہ ہے کہ جناب مولوی مظہر الدین صاحب شیرکوٹی نے جو سورہ داتین پر روشنی ڈالی ہے۔ اس کے متعلق چند ضروری استفسارات ہیں۔  
ملاحظہ فرماتے ہیں:

”انجیر، زیتون، طور سینا، لکھ معظمه، اس دعویٰ پر شاہد ہیں کہ تم نے انسان کو بہتر سے بہتر حالت میں پیدا کیا ہے۔“

طور سینا اور مکہ معظمه کی شہادت تو واضح ہے کہ حضرت موسیٰ اور جناب رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم کی آنکھیں نور وحدت سے انہی مقاموں پر منور ہوئیں۔ ضعیف انسان کی بزرگی پر یہ دونوں صاد کرتے ہیں اور اس لیے گواہ لائے جاسکتے ہیں۔ مگر تین اور زیتون کی شہادت کے متعلق جناب موصوف یوں فرماتے ہیں:

۱۔ انجیر ایک نہایت چھوٹا بچھل ہے، لیکن غذا دوامیں بے شمار فوائد رکھتا ہے۔ ذائقہ کے لحاظ سے نہایت شریں ہے۔ باعتبار طبعی فوائد کے قاطع بلغم، ملین طبع، مظہر کلکتین، مسمن بدن وغیرہ اس کے معمولی خواص ہیں۔ پس انجیر شاہد ہے کہ جس طرح جسم صغیر ہو کر بے شمار فوائد کا مجموعہ ہے۔ اسی طرح وجود انسانی بھی جسمانی مختصر لیکن مختلف قوتوں کا پتلہ ہے۔

۲۔ جس طرح زیتون میں روغن حلول کئے ہوئے ہے اور زیتون کی قدر اس کے روغن ہی کی وجہ سے ہے، اسی طرح انسانی جسم میں بھی روح کا حلول ہے اور اس کا شرف بھی

اس کی روح ہی سے ہے ورنہ انسان مٹی کا ایک ڈھیر ہے اور بس۔

ہم نے سب مانا، لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جس طرح انہیں اپنے جسم صغير میں بے شمار فوائد اور زیتون اپنے قالب میں تیل کا خزانہ رکھتا ہے، اسی طرح روئے زمین پر اور نیز ملک عرب میں ہزاروں لاکھوں ایسے پھل ہیں، جو یہی خواص رکھتے ہیں۔ پھر کیا وجہ کہ اتنی بڑی شہادت پیش کرتے وقت جناب باری نے انہیں اور زیتون ہی کو چنا۔

جتاب موصوف کی توضیح سے تسلیم نہیں ہوتی۔ اگر یہی پڑھنے والے طلباء کی آنکھیں اور دل ظاہر ہے کہ آج کل کلام مجید کی معرفت و نکات سے نا بینا ہیں۔ اندھا آدمی مجبوراً ہر ہر قدم پر ٹھوکریں کھاتا ہے۔ اس صورت میں بینا آنکھوں کا فرض ہے کہ صحیح راستہ بتلادیں۔ لہذا یہ عریضہ ارسال خدمت گرامی ہے کہ تین اور زیتون کی شہادت پر ٹھوک مذکورہ بالا کا لحاظ کرتے ہوئے جناب مزید روشنی ڈالنے کی تکلیف گوارا فرمائیں۔ باعث مشکوری ہوگا۔..... والسلام;

# تفسیر

از

حضرت مولانا ابوالکلام آزاد

## سورة التین

وَالْتِينَ وَالرِّيْتُونَ ۝ وَطُورِ سِيْنِينَ ۝ وَهَذَا الْبَلْدِ الْأَمِينِ  
 لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ۝ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ  
 أَسْفَلَ سَافِلِينَ ۝ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ  
 فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ ۝ فَمَا يُكَدِّ بُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ  
 ۝ أَلَيْسَ اللَّهُ بِاَحْكَمُ الْحِكْمَاتِ ۝

انجیر اور زیتون، طور سینا اور مکہ مuttleem شاہد ہیں کہ بلاشبہ ہم نے انسان کو بہترین حالت  
 عدل پر پیدا کیا۔ پھر اس کو بد سے بدتر حالت میں پھینک دیا گروہ لوگ کہ ایمان لائے  
 اور عمل صالح کئے تو ان کے اعمال کے نتائج صرف بہتری ہی کے لیے ہیں۔ ان کے  
 عمل صالح کا بدلہ کبھی منقطع نہ ہو گا ہمیشہ پھل دے گا۔ پس اس حقیقت کے سمجھ لینے  
 کے بعد کون ہے جو اعمال کے نتائج سے انکار کرے گا اور اس بارے میں رسول ﷺ  
 کی تعلیم کو جھٹلاعے گا؟ کیا سب سے بڑا حکم کرنے والا خدا ہی نہیں ہے جس کے قانون  
 جزا اس میں کبھی تبدیلی نہیں ہو سکتی۔

قرآن حکیم کے فہم و درس کا جو ذوق آپ کے خط سے ظاہر ہوتا ہے، اس سے فقیر نہایت خوش وقت ہوا۔ اللہ تعالیٰ آپ کے ذوق میں برکت و ثبات عطا فرمائے اور آپ کے امثال و نظائر سے ہمارے جدید مدارس کی عمارتیں معمور ہو جائیں۔

آپ کا سوال دراصل مسئلہ ”اقسام القرآن“ سے تعلق رکھتا ہے۔ یعنی قرآن حکیم کی جن سورتوں میں اللہ تعالیٰ نے حروف قسم کے ساتھ بعض اشیاء کا ذکر فرمایا ہے، ان کی حقیقت اور جواب قسم سے ان کا ربط و تعلق۔ ازاں جملہ سورۃ واتین ہے اور اس میں سب سے پہلے تین وزیتون کی قسم نظر آتی ہے۔ درس و فہم حقائق قرآنی کی مختلف راہیں ہیں اور بسا اوقات ان کی حقیقت مختلف روشنیوں میں نظر آتی ہے۔ تین وزیتون کے متعلق ایک تفسیر امام رازی رحمۃ اللہ علیہ کی تھی جس کو مولانا مظہر الدین صاحب نے اپنے مضمون میں نہایت خوبی سے پیش کیا ہے اور ان کے خصائص کو نوع انسانی کے جسم و حقیقت کے خصائص سے تشبیہ دی ہے۔ لیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ سورت کے موضوع اور بقیہ اقسام کے ربط کے لیے صرف اتنا کافی نہیں ہے۔ مزید غور و فکر اور جستجویے حقیقت کے لیے قدم اٹھانا چاہیے۔ میں آپ کے سوال کا جواب دو سمجھتوں میں دوں گا۔

### چند مقدمات مہمہ

سب سے پہلے چند مقدمات آپ کے سامنے آ جائیں جن پر ہمارے تمام مباحث تفسیری میں ہیں۔

۱۔ قرآن حکیم کی ہر سورت کا ایک موضوع (سب جیکٹ) اور اول سے لے کر آخر تک وہ سورت اسی پر مبنی ہے۔ جس قدر مطالب درمیان میں آگئے ہیں وہ سب کے سب اسی ایک موضوع اصلی کے ناگزیر و ضروری اطراف بحث و تعلیم ہیں۔

۲۔ ہر سورت کی ابتداء انتہا اس موضوع کے معلوم کرنے کی کنجی ہے۔

۳۔ جب ہر سوت کا ایک موضوع ہے تو یہ چیز بھی ضمناً آپ کو معلوم ہو گئی کہ قرآن کی تمام آیات باہم مربوط مسلسل ہیں اور ایک نظم و اسلوب حقیقی کے ساتھ سلسلہ بیان بذریعہ اجمال سے تفصیل، دعویٰ سے دلیل، اور تعلیم سے امثال و نظائر کی طرف بڑھتا اور کھلتا جاتا ہے۔ اسی کو قرآن حکیم نے تصرف آیات سے جا بجا تعبیر کیا ہے۔ ”صرف“ کے معنی لغت میں ”رواشی من حالت الی حالت“ کے ہیں۔

(کما صرح به الاصفہانی)

۴۔ ”قسم“ کے معنی شہادت و دلالت کے ہیں، قرآن حکیم نے جس چیز کو حروف قسم کے ساتھ پیش کیا ہے، وہ ایک شاہد ہے جو اپنے مابعد دعویٰ کے لیے دلیل پیش کرتا ہے۔ قسم کا مقصد استشهاد ہوتا ہے۔ ہم خدا کی قسم کھاتے ہیں یعنی کہتے ہیں کہ خدا شاہد ہے کہ ہم نے جھوٹ نہیں بولا سو رہ والغیر میں ہے:

”هَلْ فِي ذَلِكَ قَسْمٌ لِّذِي حِجْرٍ“ (۵:۸۹)

یعنی ان چیزوں میں صاحب عقل کے لیے بڑی ہی شہادت ہے۔ منافقین کہتے تھے کہ:

”نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ“ (۲۳:۱)

ہم گواہی دیتے ہیں آپ اللہ کے رسول ہیں۔

خدا نے ان کی مکنذیب کی اور کہا:

”إِنَّهُمْ لَا يَمِنُونَ هُنْ جُنُونٌ“ (۱۶:۵۸)

انہوں نے اپنی قسموں کو ڈھال بنا لیا ہے۔

یہ ظاہر ہے کہ منافقین نے شہادت دی تھی۔ قسم نہیں کھائی تھی۔ پس خدا نے خود ہی شہادت کو قسم سے تعبیر کر کے حقیقت کھول دی۔

لیکن چونکہ عام مفسرین متاخرین نے اس حقیقت پر غور نہیں کیا، اس لیے وہ اس دھوکے میں پڑ گئے کہ قسم اس چیز کی کھائی جاتی ہے جس میں بڑائی اور عظمت ہو۔ اس لیے

تمام قسموں میں صرف عظموں ہی کو تلاش کرتے رہے۔ ان کی شہادت حق و دلالت حقائق پر نظر نہ ڈالی۔ امام رازیؒ گو فرماتے ہیں، کہ قسم ایک طرح کی دلیل ہے، لیکن چونکہ اصل حقیقت سے پوری طرح متاثر نہیں ہیں اس لیے اس غلطی کو شروع کر دیتے ہیں جو اعتراف معنی دلیل کے ساتھ جمع نہیں ہو سکتی تھی۔ یعنی تین اور زیتون کی عظمت اور بزرگی کو ثابت کرنا چاہتے ہیں۔ پھر جب اور کچھ نظر نہیں آتا تو فرماتے ہیں کہ تین (انجیر) کا مزہ بہت اچھا ہے اور وہ معدے کے لیے مسہل و ملین ہے اور زیتون کی لکڑی کے اندر تیل ہے۔ گویا نہ تو دنیا کے اندر کوئی اور پھل ملین ہے اور نہ کوئی اور شے اپنے اندر روغن رکھتی ہے.....!

یقین یہ ہے کہ متاخرین میں یہ فضیلت و مزیت اللہ تعالیٰ نے صرف حضرت شیخ الاسلام ابن تیمیہ اور ان کے ارشد تلامذہ علامہ ابن قیم کے لیے مخصوص کردی تھی کہ حقائق و معارف کتاب و سنت کے جمال حقیقی کو بے ناقاب کریں اور جو پردے متاخرین نے یکے بعد دیگرے ڈال دیئے ہیں، ان کو اللہ کی بخشی ہوئی قوت مجدہ و مصلحہ سے چاک چاک کر دیں۔ چنانچہ تاریخ اسلام کے ان وعظیم الشان انسانوں نے اقسام آلقران کی اس حقیقت کو جا بجا وضع کیا ہے اور موجودہ زمانے میں سب سے برا خوش نصیب انسان وہ ہے جس کے دلوں کو اللہ ان مصلحین حقیقی کی تصنیفات کے فہم و درس کے لیے کھول دے کہ ان کا نور علم مشکوٰۃ نبوت سے براہ راست ماخوذ تھا۔

## موضوع سورہ والتين

دنیا میں انسان اپنے اندر دیکھتا ہے تو اس کو جذبات و موثرات کا ایک عجیب مخلوط اور متصاد بھوم نظر آتا ہے۔ باہر دیکھتا ہے تو اس کی ناکامیاں اور مایوسیاں اس کی کامیابیوں اور امیدوں سے زیادہ نظر آتی ہیں۔

جد بات کے اعتبار سے وہ ایک ہی وجود ہے جو کبھی فرشتوں کی طرح محبت و ہمدردی اور شرافت و عفت کا پیکر ہے اور کبھی قتل و ہلاکت اور خونزیری و سفا کی میں سانپوں کے زہر سے بدتر اور درندوں کے بیچوں سے اسفل ہے۔ وہی انسان جو جانوروں کو تکلیف میں دیکھ کر ہمدردی کے جذبات سے معمور ہو جاتا ہے۔ بسا اوقات اپنے بھائیوں کا بے در لغت خون بہانے لگتا ہے تاکہ ان کے خون سے اپنی خود غرضی کی پیاس بجھائے۔

خارجی اعمال کے لحاظ سے اس کی بولمنوئی اور زیادہ عجیب ہے۔ وہ ایک ہی وجود ہے جو کبھی تاج و تخت حکومت پر جلوہ آراء ہوتا ہے اور کبھی کتوں کی طرح غلامی کی خاک پر لوٹتا ہے۔ کبھی اس کی ہمت سر بغلک عمارتوں کے بنانے، پہاڑوں کے کامنے، سمندروں کے منحر کرنے سے نہیں چکتی اور کبھی ایسا ہوتا ہے کہ پتوں کی ایک دیوار کو کھڑا کرنا بھی اس کے لیے مشکل ہو جاتا ہے۔

وہ کبھی بھل سے ڈرتا ہے، طوفان سے لورتا ہے، آسمان کو دھشت و خوف سے دیکھتا ہے اور پھر اس قدر ان کے مظاہر و شکون سے مرعوب ہو جاتا ہے کہ ان کی پرستش و بندگی شروع کر دیتا ہے اور کہتا ہے کہ میں ان کے آگے جھکنے اور عاجزی ہی کے لیے ہوں۔ ان کے تنزل و تسفل کے لیے یہ مثال بھی کافی نہیں۔ ایک وقت آتا ہے جب کہ دنیا میں پھر کے ان مکڑوں کے لیے جو راستوں میں ٹھوکریں کھاتے ہیں، عزت ہوتی ہے۔ پرانسان کے لیے کوئی عزت باقی نہیں رہتی۔ وہ انسان ہو کر پھر وہ کے آگے ماتھا لیکتا، ان کو اپنے آقا اور خداوند کی طرح پوجتا اور اپنی حیات و ممات کو ان کی رضا و غضب میں منحصر یقین کرتا ہے۔ کتاب زیادہ سے زیادہ انسان کے آگے جھلتا ہے کہ وہ کتنے سے اشرف و اعلیٰ ہے۔ گھوڑا اور ہاتھی انسان کے چاکر بن جاتے ہیں کہ انسان کی عظمت کا مقابلہ نہیں کر سکتے، مگر انسان کتنے سے بھی بدتر اور گھوڑے اور ہاتھی سے بھی اسفل ہے کہ اپنے سے اعلیٰ کے آگے نہیں بلکہ اپنے ہی جیسے کے سامنے یا اپنے

سے بھی بدتر کے آگے جھکتا اور اوندھا ہوتا ہے۔!

تم کسی کتے کو نہیں دیکھو گے کہ وہ کسی کتے کے آگے عاجزی کرے، لیکن یہ انسان ہی ہے کہ اپنے جیسے ایک دوسرا انسان کو چاندی، سونے کے تخت پر بھاتا ہے اور پھر کتوں کی طرح اس کے آگے زمین پر لوٹتا اور گرد نزلت چاٹتا ہے۔

اعمال انسانی کے اس اختلاف و تضاد اور انفعالات و تاثرات عملیہ کی اس یوقلمونی و رنگارنگی میں انسانی فطرت اصلیہ کی حقیقت گم ہو جاتی ہے۔ کچھ نہیں کھلتا کہ یہ عجیب جانور جو سب سے بڑا بھی ہے اور سب سے چھوٹا بھی، اس کی اصلی متاع فطرت کیا تھی جو اسے دی گئی تھی؟ وہ فی نفسہ شیطان ہے یا فرشتہ؟ بھیڑ یا یا ہے یا بکری؟ تاریکی ہے یا روشنی؟ نیک ہے یا بد؟ اچھا ہے یا برا؟

## مسئلہ خیر و شر فطرت انسانی

یہ سوال انسان کی اصلی فطرت و جبلت کی نیکی اور بدی کا ہے۔ یعنی کیا بالطبع وہ نیک بنایا گیا ہے یا بد؟ یادوں؟ اس کے داخلی جذبات و داعیات کی کشاکش اور خارجی اعمال و متأجح کا میدان تو نور و ظلمت، مکوتیت و بیہیت، حسن و بدروئی، علو و تسلف، عظمت و ذلت، نیک و بدی، دنوں کا مجموع نظر آتا ہے اور کچھ پتہ نہیں چلتا کہ دراصل وہ کیا ہے؟

دنیا میں ابتدے لے کر اب تک اس سوال کے متعلق تین مختلف مذاہب نظر آتے ہیں:

- انسان کی اصلی جبلت و فطرت بدی ہے، لیکن باہر کی تربیت اس کو عارضی طور پر خوشنما کر دیتی ہے۔ وہ خصالص فطرت کے اعتبار سے ایک خالص حیوان ہے۔ لیکن تربیت پذیری کے اعتبار سے ان پر فوقیت رکھتا ہے۔ درخت کی جڑ اور شاخیں تناسب نہیں ہوتیں، لیکن ان کو کاٹ کر اور چھیل کر ہم درست کر لیتے ہیں۔ فطرت کی تمام خلقت کا یہی حال

ہے۔ اصل فطرت میں قوام و اعتدال نہیں ہوتا۔ چھیل چھال کر اسے سذول بنایا جاسکتا ہے۔ یہی حال انسان کا ہے۔ باہر کی صنائی بتریت سے ایک نیارنگ اپنے اوپر پڑھا لیتا ہے، لیکن جب اوپر کارنگ کمزور ہو جاتا ہے تو اصلی نظر آ جاتی ہے۔ بڑے سے بڑا مہذب انسان بھی غصہ و انقام میں درندہ بن جاتا ہے۔ اس لیے کہ اس کا مصنوعی رنگ اتر گیا اور اس کی اصلی فطرت شرا بھرا آئی۔

یہ مذهب ”مذهب شر“ یا ”مذهب یاس“ ہے۔ وہ دنیا کی ہر چیز کو شرا اور یاس کی نظر سے دیکھتا ہے۔ یونان میں دیو جانس کلبی (ڈائیگنوس) (Diogenes) اسی فلسفہ اخلاق کا مشہور پیشواعزر ہے۔

۲۔ دوسرا مذهب ان لوگوں کا ہے جو انسان کی فطرت کو بالکل ایک سادہ حالت میں دیکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس میں نہ تو یہی ہے اور نہ بدی۔ نہ وہ کائنوں کی چھین ہے اور نہ پھولوں کی مہک۔ وہ محض ایک منفعل، اثر پذیر اور نقش الگنیز وجود ہے جو اپنے ساتھ کچھ نہیں لاتا۔ مگر دنیا میں آ کر جو کچھ پاتا ہے لے لیتا ہے۔ وہ ایک دامن ہے جس کے اندر سوائے گنجائش اور عمق کے اور کچھ نہیں ہے۔ اس میں ہر طرح کا بوجھ بھر لینے کی صلاحیت ہے مگر ابھی کوئی چیز اس میں بھری نہیں گئی ہے۔ اب اگر اس کو پھر ملا ہے تو اسی کو بھر لے گا، پھول ملے ہیں تو ان کو اٹھا لے گا۔ تب شیئہ واضح تر یہ کہ انسان کی فطرت اصلاً ایک سفید کاغذ ہے۔ اس پر کوئی نقش نہیں ہوتا۔ نہ تو کائی کی تصویر یہ ہوتی ہے اور نہ پھول کی۔ اب جو کچھ اس پر بنایا جائے گا بن جائے گا۔

حکماء یونان میں اس مذهب کا ایک دورہ چکا ہے۔ معتزلہ نے بھی زیادہ تر اسی کی پیروی کی تھی۔ آج یورپ میں بھی حکماء اخلاق کا ایک بڑا گروہ یہی کہتا ہے۔

۳۔ تیسرا مذهب ”جامع خیر و شر“ ہے۔ یعنی وہ کہتا ہے کہ:

آدمی زادہ طرفہ مجون مست!

نیکی اور بدی دونوں اس کی فطرت میں موجود ہیں۔ بالقوت وہ شیطان اور فرشتہ دونوں ہے۔ قوت ملکوتی و بیکی دونوں رکھتا ہے۔ دنیا میں آ کر جس قسم کے خارجی موثرات ملتے ہیں، انہی کے مطابق اس کی کوئی ایک قوت نشوونما پاتی اور بروز کرتی ہے۔ اگر وہ اثرات اس کے لیے جمع ہو جائیں جن کو تم نیکی کے لقب سے پکارتے ہو، تو اس کی قوت ملکوتی ابھرے گی اور چکے گی، لیکن اگر برخلاف اس کے بدی کا گرد و غبار چھا جائے گا تو نیکی کی چک ماند پڑ جائے گی اور بدی کی تاریکی پھیل اٹھے گی، اس مذہب کے پیروؤں کے نزدیک انسان کے اندر بالقوت ملکوتیت و بیکیت دونوں ہیں، مگر ان کا فعل تربیت و ثاثرات سے نمود پکڑتا ہے۔ گویا نیکی اور بدی دوستی ہیں جن کو انسان اپنے ساتھ دنیا میں لاتا ہے۔ پھر جس بیج کو تربیت و تاثرا کا پانی مل جاتا ہے، وہی پھولتا پھلتا اور تناور درخت بنتا ہے۔

دنیا نے قدیم و جدید دونوں میں اس مذہب نے بہت ترقی و مقبولیت حاصل کی ہے۔ ارسطو کا بھی یہی مذہب تھا اور تقریباً تمام حکماءِ اسلام نے اسی کو قبول کیا ہے۔ ابن مسکویہ جس نے یونانی اخلاق کو سب سے زیادہ مشرح و منظوم لکھا ہے، اسی مذہب کا داعی ہے۔ دور جدید کے حکماء اخلاق میں بھی یہی مذہب زیادہ مقبول ہے۔ امام فخر الدین رازی وغیرہ تمام مفسرین قرآن میں اسی مذہب کو پیش نظر رکھتے ہیں اور ”وَهَدَيْنَاهُ النَّجَدَيْنَ“ (۹۰:۱۰) اور ”فَالْهَمَهَا فِجُورَهَا وَتَقْوَهَا“ (۹۱:۸) وغیرہ آیات کریمہ کی تفسیر اسی مذہب کی بنیاض کرتے ہیں۔ کہا جا سکتا ہے کہ مسئلہ خیر و شر فطرت کے متعلق دنیا کا غالب اور عام اعتقد بھی ہے اور چونکہ انسانی اعمال و نتائج میں خیر و شر دونوں نظر آتے ہیں، اس لیے ہر شخص سمجھتا ہے کہ یہی مذہب زیادہ صحیح و احق ہے۔

## القرآن الحكيم

قرآن حکیم نے دین الہی کا درس راتام ”علم“ رکھا ہے:

وَلَئِنْ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الذِّي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ (۱۲۰:۲)  
اور اگر تو نے ان کی خواہشوں کی پیروی کی، بعد اس کے کہ تیرے پاس علم یعنی دین الہی آپکا ہے۔

ہر جگہ مگر اقواموں کے غافلی و ضلالت و ملامت کرتے ہوئے کہا:

فَمَا اخْتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا يَبْنَهُمْ (۳۵:۷)

علمیں قرآن کی نسبت کہا:

فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ (۲۹:۲۹)

وہ ان کے سینوں میں ہے جن کو علم دیا گیا۔

نیز کہا کہ یہ ”برہان“ ہے، ”بصائر“ ہے، ”نور“ ہے، ” بصیرت“ ہے اور ہر جگہ کفر کو کہا کروہ ”ظن“ ہے ”شك“ ہے، ”تحمین“ ہے اور انکل کی باتیں اور قیاسات ہیں: مَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ (۲۳:۳۵) پھر دین الہی کے ماننے اور اطاعت کرنے کو ”ایمان“ کہا اور ایمان والوں کو ”مؤمن“ ایمان امن سے ہے اور امن کے معنی ”طمانتیہ النفس“ اور زوال خوف و شک کے ہیں۔ ان تمام تصریحات سے واضح ہوا کہ دنیا میں علم و یقین صرف ایک ہی ہے اور وہ وحی الہی ہے اور اس کے سوا اور جس قدر ادعاء علم کے اعلانات ہیں، ظن اور شک سے آگے نہیں بڑھ سکتے۔ نیز یہ کہ ”ایمان“ کے معنی ”یقین“ حاصل کرنے کے ہیں اور مؤمن وہ ہے جس کے پاس ”شك“ کی جگہ ”یقین“ ہو۔ تبکی وجہ ہے کہ مؤمن اور غیر مؤمن کو ”الذین يعلمون“ اور ”والذین لا يعلمون“ اور ”الاعمى“ اور ”البصیر“ سے تشییدی۔ یعنی صاحبان علم اور بینا اور

ارباب جہل اور اندھے!

اس بنا پر علم اضافی اور محدود تو دنیا کے پاس ہے، مگر علی الاطلاق "العلم" قرآن کے سوا اور کوئی نہیں اور قرآن جس کے پاس ہے وہی دنیا میں سب سے زیادہ علم اور سب سے بڑا جانے والا ہے۔

پس شک وطن کے تمام اختلافات کو اس "العلم" اور البصائر" کے آگے عرض کرنا چاہیے کہ وہی ایک حکم حقیقی ہے۔

اس عاجز نے جہاں تک غور کیا ہے معلوم ہوتا ہے کہ مسئلہ خیر و شر فطرت کے متعلق قرآن حکیم کا فیصلہ ان تینوں مذہبوں سے الگ ہے اور تمام دنیا میں وہ پہلی آواز ہے جو انسانیت کے شرف فطری و خیریت کو ان تمام ظنون و اوہام کی پیدا کردہ ذاتوں سے نجات بخشتی ہے۔ ان تینوں مذہبوں میں پہلا مذہب فطرت انسانی کو زمین کی گھاٹ اور منی کے تدوں سے زیادہ حقیر قرار دیتا ہے۔ گھاٹ حیوانات کی غذا ہے اور منی سے دیوار بنائی جاسکتی ہے۔ مگر یہ مذہب کہتا ہے کہ انسانی فطرت میں مضرت کے سوا کوئی نفع نہیں۔ یہ مغرب انسان کا پنی نسبت پہلا مایوس فیصلہ تھا۔

اس کے بعد دوسرا مذہب سامنے آتا ہے اور اس کو ایک سادہ صفحہ قرار دیتا ہے جس میں نہ تو نیکی کا نقش ہے اور بدی کا۔ بلاشبہ یہ مذہب انسان کے لیے پہلے مذہب جیسا بے رتم نہیں، تاہم یہ بھی اس فطرت کو کوئی شرف نہیں بخشتا اور ایک منفعل اور ہر طرح کے اثر کو قبول کرنے والا قرار دے کر چھوڑ دیتا ہے۔

تیسرا مذہب سب سے زیادہ مقبول، سب سے زیادہ عام اور اس بارے میں انسانی علم کی سب سے بڑی جست ہے۔ لیکن وہ بھی پھولوں کے ساتھ کانٹوں کو برقرار رکھتا ہے اور انسان کو فرشتگی اور شیطنت کا مساوی حصہ بخشتا ہے۔ اس کی غایت یہ ہے کہ بالفطرت اس میں نیکی بھی ہے اور بدی بھی۔ پس وہ جس طرح اچھا ہے برا بھی ہے۔ اگر بدی کا پلہ نہ جھکا

تو نیکی کے پلے کو بھی زیادہ وزن نصیب نہیں۔ نتیجہ کے اعتبار سے اس کی فطرت یہاں بھی شرافت و احترام سے محروم و نامراد ہے۔ ذلیل مُبَلَّغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ۔ (۳۰:۵۲) ان تینوں مذہبوں نے فطرت انسانی کی حقیقت کو کھو دیا اور وہ اپنا سراغ نہ پاسکے۔

یہ مذاہب حکماء اخلاق اور عام افکار و آراء انسانی کے ہیں۔ لیکن آج جس قدر مذاہب دنیا میں موجود ہیں، ان کا فیصلہ بھی بھی ہے۔ اکثر حالتوں میں تو پہلے مذہب کی دعوت دیتے ہیں۔ بعض حالتوں میں اگران کے شارحین تاویلات رکیکہ سے کسی بلند درجہ کو حاصل کرنا چاہتے ہیں، تو بھی آخری مذہب سے آگے ان کا قدم نہیں بڑھتا۔

لیکن قرآن یعنی "العلم" دنیا میں اس لیے نہیں آیا کہ فطرت کے محبوب جمال کو اور زیادہ مستور کر دے۔ بلکہ اس کی دعوت کی اولین حقیقت یہ ہی کہ انسانی خلاالت و ظنون نے فطرت و حقیقت پر جو پردے ڈال دیے ہیں، ان کو اس طرح چاک چاک کر دے کہ انسان اپنے ہی آئینہ کے اندر اپنی صورت دیکھ لے۔ پس وہ اولین آواز ہے جس نے سب سے پہلے اس گم شدہ حقیقت کا سراغ پہلایا اور دعویٰ کیا کہ انسان کی فطرت و جلت نہ تو محض ایک صفحہ سادہ ہے، نہ صرف بدی اور شرکی ناپاکی ہے اور نہ ملکوتیت اور بھیت کا مرکب، بلکہ وہ ایک خالص و کامل نیکی ہے، جس میں خیر کے سوا اور کچھ نہیں ہے اور کوئی قوت اس کے اندر ایسی نہیں رکھی گئی ہے جس میں بدی اور برائی کا اصلاح ہو۔ وہ صرف نیکی ہی لے کر دنیا میں آتا ہے نیکی ہی کے لیے پیدا کیا گیا ہے اور نیکی ہی کے لیے اس کو سب کچھ دیا گیا ہے۔ لیکن وہ دنیا میں آ کر اپنی فطری نیکی کی حفاظت نہیں کرتا۔ اس کی نشوونما کی راہیں بند ہو جاتی ہیں اور اس کے طبیعی ابھار کو اس طرح دبادیا جاتا ہے جس طرح کسی پودے پر ایک پتھر کھراں کی قوت پاماں کر دی جائے۔ پس انسان کے اندر جو کچھ ہے وہ خالص نیکی ہے اور جس قدر بھی برائی ہے وہ اس کا کسب خارجی ہے۔ نیکی اس کا فطری عمل ہے اور بدی غیر فطری، خارجی اور یکسر صناعی۔ اگر وہ نیک ہے تو یہ فطرت

ہے، اگر بد ہے تو یہ تضخی ہے۔ اس کو تین ایک ہی دیا گیا ہے جو صرف تسلی کا ہے۔ جب وہ ابھرتا ہے تو تم کہتے ہو کہ یہ تسلی ہے۔ جب پامال کر دیا جاتا ہے تو تم کہتے ہو کہ بدی ہے۔ حالانکہ تم نہیں جانتے کہ پھل اور پتوں کا نہ لگنا کوئی الگ وجہ نہیں ہے۔ بلکہ درخت کے نشوونما کے عدم کا نام ہے۔

خدا نے اس کو روشنی دی ہے اور اس کے اندر آئینہ رکھ دیا ہے۔ وہ دنیا میں آتا ہے اور باہر کے پردوں سے اندر کی روشنی کو ڈھانپ لیتا ہے۔ باہر کے گرد و غبار سے اندر کے آئینے کو مکدر کر دیتا ہے۔ اب تم کہتے ہو کہ وہ تاریک ہے، مگر نہیں سوچتے کہ اس کی اصل روشنی تھی، تاریکی نہ تھی۔ اس نے روشنی کو چکنے نہ دیا۔ تم کہتے ہو کہ اس کے دامن میں زنگ اور غبار تھا۔ حالانکہ زنگ اور غبار نہ تھا بلکہ صاف و شفاف آئینہ تھا۔ باہر سے گرد اڑ رہی تھی۔ اس کو چاہیے تھا کہ دامن سے ڈھانپ لیتا، مگر اس نے گرد و غبار کو پسند کیا اور آئینے کی چمک کی قدر نہ کی۔ اب وہ غبار آلوہ ہے۔ کچھ دنوں کے بعد بالکل تاریک ہو کر لو ہے کا ایک سیاہ لکڑا بن جائے گا، مگر اس لیے نہیں کہ اس کے پاس لوہا تھا، بلکہ صرف اس لیے کہ آئینہ کو صاف نہ رہنے دیا۔ یہی انسان کی وہ فطرت اصلی ہے جس کو قرآن عکیم فطرت صالح قرار دیتا ہے یعنی وہ فطرت جو بالکل اپنی اصلی تسلی کی حالت میں ہے اور باہر کی کسی بدی سے اس کو آلوہ نہیں کیا گیا ہے۔ یہی فطرت صالح دینِ الہی ہے، یہی دین قیم ہے، یہی دین صافی ہے، یہی صراط مستقیم ہے، یہی فطرت اللہ ہے، یہی صبغۃ اللہ ہے اور قرآن کی اصطلاح میں سب سے زیادہ جامع و حاوی نام اسی کا ”اسلام“ ہے۔

اور اسی لیے قرآن کہتا ہے کہ انسان کی اصلی فطرت ”اسلام“ ہے اور ”کفر“، ایک صنای اور غیر فطری عمل ہے۔ اگر ایک انسان ”مسلم“ ہے تو اس کو یوں کہو کہ وہ اپنی فطرت صالحہ پر قائم ہے۔ اس کی فطری روشنی نور دے رہی ہے۔ اس کی فطرت خیر کی قندیل کو باہر کا کوئی طوفان بجھانہ سکا اور وہ ویسا ہی ہے جیسا فطرت نے اسے

قرآن مکبہ کی نہیں سو نہیں

بنایا تھا۔ لیکن اگر ایک انسان ”مسلم“ نہیں ہے تو اس کے یہ معنی ہیں کہ فطرتِ حقیقی کا چراغ بجھ گیا، اس کے اندر کا آئینہ زنگ آ لودہ ہو گیا، گرد و غبار کی توبرتو تھوں نے اس کو سیاہ کر دیا اور وہ فطرت کی صورتِ حقیقی کی جگہ ایک مسخ شدہ غیر فطری و مصنوعی جانور بن گیا۔ معصیت سے یہ فطری آئینہ زنگ آ لودہ ہوتا ہے اور کفر زنگ آ لودگی کی وہ آخری حالت ہے جب کہ آئینہ بالکل سیاہ ہو گیا اور وہندی سی چمک بھی اس میں باقی نہ رہی:

حَتَّمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً (۲۷:۲)

اور

سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَنْذَرْنَاهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (۲۹:۲)

وغیرہ تصریحات قرآنیہ میں اسی آخری مرتبہ مثالات کی طرف اشارہ ہے اور

لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا (۱۷۹:۷)

..... اور .....

جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ (۲۵:۶)

..... اور .....

كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ (۱۷۹:۷)

میں اسی فطرتِ صالح کی پامالی اور ایک غیر فطری حالت مسخ و انقلاب کو واضح کیا گیا ہے۔ یہ وقت تفصیل کا نہیں، اشارات پر اکتفا کیجئے۔

اور ٹھیک ٹھیک یہی معنی ہیں مسلم کی اس مشہور حدیث کے جس کی شرح میں عجیب عجیب حیرانیاں لوگوں کو ہو رہی ہیں کہ:

مامن مولود الا یولد علی الفطرة وابواه یہود انه وینصرانه

دنیا میں کوئی بچ پیدا نہیں ہوتا مگر اپنی اصل فطرت پر پھر یہودی اسے یہودی بنا

لیتے ہیں اور نصرانی نصرانی۔

ایک دوسری روایت میں ہے:

مامن مولود یولد الارھو علیٰ هذه الملة

یعنی جس قدر بچہ پیدا ہوتے ہیں سب ملت اسلام پر پیدا ہوتے ہیں۔

انسان کی فطرت صالحہ کا نام اسلام ہے اور ہر بچہ جو پیدا ہوتا ہے، اپنی اصلی اور بے میل فطرت، ہی پر پیدا ہوتا ہے۔ پس انسان کا ہر بچہ ”اسلام“ پر پیدا کیا گیا۔ اب وہ دنیا میں آتا ہے اور باہر کی ہوا کئیں اس کے اندر کی روشی کو تہ و بالا کرنے لگتی ہیں۔ اگر یہودیت کے اثرات اس نے پائے تو یہودیت کا جھونکا اس کے چراغ فطرت کو گل کر دے گا۔ اگر محبیت کا طوفان اٹھا تو اسی میں اس کی کشی فطرت ڈال گانے لگے گی پر پہ جو کچھ ہو گا۔ باہر کا اثر و کسب ہے۔ اس کے اندر کی فطرت صرف اسلام تھی۔ یعنی نیکی و خیرتھی۔

تمہید بڑھتی جاتی ہے اور یہ مجھ خود ایک مستقل بحث ہے۔ اگر اس بارے میں قرآن حکیم کی مزید تصریحات جمع کی جائیں تو صفحوں کے صفحے اسی میں صرف ہو جائیں۔ یہی معنی ہیں ذریت انسانی کی ”بلی“ کہنے کے جب کہ خدا نے ان سے پوچھا کہ اللہست بِسْرَبُكُمْ؟ کیا میں ہی تمہارا پروردگار نہیں ہوں؟ پس انسان کی فطرت اصلی تقدیمات ہے جو اس کے اندر رودیعت کر دی گئی اور اب اگر ”بلی“، کی جگہ یعنی تصدیق ربویت کی جگہ وہ انکار کرتا ہے تو یہ اس کی فطرت کی صد اہمیں ہے۔ ایک غیر فطری صناعی ہے۔

اور اسی فطرت صالحہ کا نام قرآن حکیم نے قلب سلیم رکھا ہے یعنی وہ دل جو بالکل صحیح و سالم ہو اور اپنی اصلی تدرستی و اعتدال پر قائم ہو، کوئی نیاعارضہ اور بیماری اسے نہیں لگ گئی ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نسبت فرمایا کہ: إِذْ جَاءَ رَبَّهِ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ (۸۲:۳۷)۔ جب کہ وہ اپنے رب کے حضور قلب سلیم یعنی فطرت صالحہ غیرآلودہ کے ساتھ حاضر ہوئے۔ تم کو معلوم ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی یہ فطرت صالحہ و تھی جس کو باہر کا کوئی بڑے

سے بڑا جلوہ بھی مرعوب نہ کر سکا اور اس کے اندر کی روشنی پکارا تھی:  
 إِنَّى وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَيْنِفًا وَمَا آتَانَا مِنَ  
 الْمُشْرِكِينَ۔ (۲۹:۲)

اور یہی وجہ ہے کہ خدا کی شریعت کا کام صرف یہ ہوتا ہے کہ اس فطرت صالح پر انسان نے صنائی و خارجی ضلالت کا جوزنگ چڑھا دیا ہے۔ اسے دور کر دے اور اس کی اصلی روشنی پھر چمک اٹھے۔ یہی وجہ ہے کہ ہدایت الہی کو قرآن نے ”ذکر“ کے لفظ سے تعبیر کیا اور ضلالت و کفر کو ”نسیان“ کہا ”ذکر“ کے معنی حفظ اور یاد کے ہیں، ”نسیان“ بھولنے کو کہتے ہیں۔ چونکہ فطرت اصلی کو انسان بھلا دیتا ہے اور اسی کا نام ضلالت ہے۔ پس ضلالت نسیان ہوئی اور ہدایت فطرت اصلی کے بھلانے ہوئے سبیق کو پھر تازہ کر دینا اسی لیے اس کو ذکر کہا۔ ”نسیان“ کی انہما غفلت ہے۔ غفلت کو قرآن نے منہماً ضلالت قرار دیا ہے:

لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا، وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يَبْصِرُونَ بِهَا، وَلَهُمْ  
 اذًانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا، أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامُ بَلْ هُمْ أَضَلُّ - أُولَئِكَ هُمُ  
 الْغَافِلُونَ۔ (۱۷۹:۶)

ایک اور آیت بھی نسیان کے متعلق اس سرسری نظر میں سن لو:

كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَإِنْسَهُمْ أَنفُسُهُمْ - (۱۹:۵۹)

وہ لوگ کہ انہوں نے اللہ کے رشتے کو بھلا دیا اور تجھے یہ نکلا کہ اپنے نفوس ہی کو بھول گئے۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ اپنے نفوس کو یعنی اپنی فطرت صالح کو بھول گئے۔ کیونکہ فطرت صالح توہ تھی جس نے کہا ”بلی“، یعنی خدا کی ربوبیت اور اس کے رشتے کا اقرار کیا تھا، اب اگر وہ اس ہستی کے رشتے کو بھلا رہے ہیں جس کے آگے فطرت اصلی ”بلی“، کہہ چکی ہے تو اس رشتے کو نہیں بھلا رہے ہیں بلکہ اپنی فطرت ہی کو بھلا رہے ہیں۔

## عوادی المقصود

بہر حال قرآن حکیم انسان کی فطرت کو خالص یعنی قرار دیتا ہے اور بدی سے اس کی فطرت صالح کو پاک بتلاتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اس کی فطرت صرف تدریقی اور صحیت ہے، البتہ وہ دنیا میں آ کر بہت سی بیماریاں مول لے لیتا ہے۔ بیماری باہر کا اثر ہے اندر صرف تدریقی ہے۔ سورہ واتین کا موضوع اصلی یہی حقیقت ہے۔ یعنی اس میں انسان کی فطرت صالح کی اسی گم شدہ اصلیت کو واضح کیا گیا ہے۔ اس موضوع کے لیے قرآن نے مفصل درس بھی دیئے ہیں، لیکن یہ مجملہ بھل جامع و حاوی دروس کے ہے۔

گزشتہ صحبت میں یہ مسئلہ ایک حد تک واضح ہو چکا کہ سورہ واتین کا موضوع اصلی فطرت صادقة انسانی کے شرف و خیریت کا اعلان ہے اور یہ بتلانا ہے کہ انسان نے اپنی حقیقت و فطرت کے متعلق جس قدر مایوس فیصلے کئے ہیں وہ سب غلط ہیں۔ نہ تو اللہ نے اس کی فطرت کو شرا اور بدی کے لیے بنایا ہے اور نہ اس کی حقیقت اس قدر حتیر و ذلیل ہے کہ وہ کائنات ہستی کے ہر وجود نظہور کے آگے جھک جائے اور ان کے کرشوں کے سامنے اپنے تینیں حقیر والا چار سمجھ لے۔ اگر وہ اپنی فطرت صادقة کو عمل غیر صالح سے پامال نہ کرے تو وہ دنیا میں بڑی سے بڑی عظمت حاصل کر سکتا ہے۔

اس موقع پر اس قدر اور سمجھ لینا چاہیے کہ انسان کا اپنی فطرت صادقة سے بے خبر رہنا، دراصل اس کی تمام ناکامیوں کی جڑ ہے۔ کائنات عالم کے دائرہ حقیقت کے لیے اس کا وجود بخوبی ایک نقطہ مرکز کے ہے، پس جب تک انسان اپنے نفس کی حقیقت کو نہیں پائے گا، وہ تمام عالم کی حقیقت کو نہیں پاسکتا اور حقیقت کو نہیں پاسکتا تو اپنی تخلیق کی غرض و مقصد کو بھی پورا نہیں کر سکتا۔ سب سے پہلی چیز یہ ہے کہ دنیا میں جو کچھ ہے اس کے لیے ہے، وہ

کسی کے لیے نہیں ہے، لیکن اپنے شرف و عظمت اور خیریت و حرمت کے احتجاب نے اس حقیقت تک پہنچنے نہ دیا۔ وہ کائنات عالم کے ادنیٰ جلووں سے مرعوب و بیبیت زدہ ہو گیا اور سمجھنے لگا کہ جب بجلی کی چک جھسے بڑی ہے، سمندر کا طوفان مجھ سے زیادہ قہار ہے، شیر کا پنجھ مجھ سے زیادہ قوی ہے، ہاتھی کا وجود مجھ سے زیادہ عظیم ہے، حتیٰ کہ چھر کی ڈنک اور رینگنے والے زہر یلے کیڑوں کا زہر بھی میرے لیے سخت خوفناک ہے، تو پھر میری ہستی کیا ہے مجھ میں کون سی بڑائی ہو سکتی ہے؟ اسی خیال کا نتیجہ ہے کہ ایک طرف تو اس نے اینٹ اور پھرتک کی پوچشا شروع کر دی اور دوسری طرف اپنے وجود کو اس قدراً تسلیم سمجھ لیا کہ جھکئے، گرنے، لوٹنے، پوچنے اور بندگی کرنے کے لیے اس کے اندر ایک قوی اور دامنی استعداد پیدا ہو گئی۔ اس صنایع و خارجی مخلالت سے ہر قوت نے غیر فطری فائدہ اخھایا اور جب چاہا ایک ادنیٰ کرشمہ قوت دھلا کر اس کے جسم و دماغ کو اپنے آگے جھکا دیا۔

تحقیر و تذلیل نفس انسانی کی یہ انتہائی حالت اسی کا نتیجہ تھی کہ اس نے اپنی فطرت کی خیریت کو نہ سمجھا اور ہمیشہ اس کے خلاف فیصلہ کیا۔ اس نے چار پاپوں کو دیکھا اور سانپوں اور بھیڑیوں کی درندگی و خوفناکی پر نظر ڈالی۔ پھر اسی طرح اپنی نسبت بھی فیصلہ کر لیا کہ اس میں بدی اور بھیمت کے سوا کچھ نہیں ہے اور اگر نیکی کا جزو ہے بھی، تو وہ بدی کے ساتھ مزدوج و مخلوط یعنی ملا جلا ہے۔

یہ تنزل انسانی کی اصلی علت اور انسانیت اعلیٰ اور خلقتوں کی گم شدگی تھی۔ سورہ واتین نے اسی کا سراغ بتایا ہے۔ پس فی الحقیقت اس کا موضوع انسانیت اعلیٰ کا اعلان ہے۔

انسان کے اندر جو کچھ ہے وہ اس کا نفس ہے۔ باہر جو کچھ ہے وہ آفاق ہے۔ قرآن حکیم نے جا بجا سے تنبیہ کی ہے کہ اپنے اندر بھی دیکھئے اور اپنے سے باہر کو بھی سمجھے یعنی نفس و آفاق دونوں میں تفکر کرے:

سَرِّيْهُمُ اشْتَانَى الْأَفَاقِ وَ فِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ (۵۳:۲۱)

عنتریب وہ اللہ کی نشانیاں آفاق اور نفس میں یعنی اپنے سے باہر اور اپنے اندر دیکھیں گے۔ یہ مشاہدہ حقیقت اصلی کو ان پر کھول دے گا اور وہ پالیں گے کہ بلاشبہ دین الہی کی دعوت حق ہے۔

دوسری جگہ زور دیا: وَ فِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تُبَصِّرُونَ . (۲۱:۵۱) تم اپنے اندر نہیں دیکھتے کہ کیا ہے۔ اگر تم دیکھو تو تمہیں معلوم ہو جائے کہ شریعت الہی کوئی نئی چیز تم سے نہیں چاہتی۔ تمہاری فطرت اصلی ہی کا ظہور خالص چاہتی ہے۔ اسی کا نام دین قیم ہے۔

## استشهاد و طريق استشهاد

سورہ واتین نے اسی حقیقت کو بیان کیا ہے اور اس پر شہادت پیش کی ہے۔ بیان بمزلمہ دعوے کے ہے اور شہادت اس کی دلیل ہے۔ دعویٰ تمہیں معلوم ہو چکا:

لَقَدْ حَلَقْنَا الْأَنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ (۳:۹۵)

ہم نے انسان کو بہترین حالت عدل پر پیدا کیا

اب دلیل کا حصہ باقی ہے، لیکن قبل اس کے کہ دلائل پر نظر ڈالیں، اس پر غور کر لینا چاہیے کہ اس غلطی کا اصلی سبب کیا تھا، جس کو سورہ واتین دور کرنا چاہتی ہے۔

اس کا اصلی سبب اعمال انسانی کی رنگارنگی اور بوقلمونی تھی۔ انسان نے جب اپنے آپ کو دیکھنا چاہا تو اپنی فطرت کو نہ دیکھ سکا کہ وہ محظوظ و مستور ہو گئی تھی۔ اس نے اپنے اعمال و افعال کو دیکھا تو ان کے اندر ایک عجیب متفاہ اختلاف نظر آیا۔ اس نے دیکھا کہ یہیکی و شرافت کے رقيق و لطیف جذبات نظر آتے ہیں، تو دوسری طرف درندگی و بھیمت کی

خوفناک بھی نظر آتی ہے۔ اگر وہ فرشتوں کی طرح محبت و احسان کی آنکھیں رکھتا ہے، تو بھیڑیوں اور بچوں کی طرح اس کے پاس حرص و غرض کا پنجہ اور خوزیری و سفا کی کی زہریلی ڈک بھی ہے۔ اگر ایک طرف بادشاہوں کے زرنگار تخت اور حکموں اور فرمانروائیوں کی عظمت و کبریائی نظر آتی ہے جو انسانی عظمت و جلال کی شہادتیں دے رہی ہیں۔ تو انہی کے سامنے غلاموں کی پابند نجیگانہ صفتیں بھی دست بستہ کھڑی ہیں جو انسان کو کتے اور بھلی سے بھی زیادہ حقیر ثابت کر رہی ہیں، کیوں کہ نہ تو کتنے اپنے جیسے کتے کے آگے سر جھکایا اور نہ بھلی نے کبھی بھلی کو وجودہ کیا۔

اس نے دیکھا کہ یہی انسان حاکم بھی ہے حکوم بھی، ساجد بھی ہے، مسجد بھی، عالم بھی ہے جاہل بھی، عاقل بھی ہے البدھی، نیک بھی ہے بد بھی، بہنشہاہی کا تخت، حکمرانی کا فرمان، فتح مندی کی تلوار، نیکی کی فرشتگی اور سچائی کی قدوسیت بھی وہی ہے اور غلامی کی خاک، حکومی کی ذلت، مقتولی کی گردن، بدی کی شیطنت اور شر کی رذالت بھی اس کے سوا اور کوئی نہیں۔

یہی انسان ہے جورات کو دروازوں پر پاسبانی کرتا ہے تاکہ اس کے ہم جنس گھر کے اندر امن سے سوئیں اور یہی انسان ہے کہ دوسری طرف سے آ کر مکان میں نقب بھی لگاتا ہے تاکہ اپنے ہم جنسوں کو دکھ اور نقصان پہنچائے۔ اگر عبادت گاہوں کے اندر فرشتے نہیں آتے بلکہ انسان ہی ہوتے ہیں، تو ڈاکوؤں کے جھنوں کے اندر بھی بھیڑ یئے جمع نہیں ہوتے بلکہ آدم ہی کی اولاد ہوتی ہے۔

پس اعمال انسانی کی اس رنگارنگی اور نور ظلمت کے اس اختلاط کو دیکھ کر وہ اس دھوکے میں پڑ گیا کہ جس مخلوق کے اعمال کا یہ حال ہے، اس کی فطرت کا بھی یہی حال ہوگا۔ اگر وہ اپنے اعمال کے اندر نیکی اور بدی اور عظمت و ذلت دونوں رکھتا ہے، تو اس کی فطرت کے اندر بھی نیکی و بدی اور فوز و خسراں ہوں گے۔ اگر وہ اپنے اعمال اور نتائج اعمال کے اندر عظمت کا تخت اور ذلت کی بندگی دونوں جلوے دکھلاتا ہے، تو اپنی فطرت کے اندر بھی طاقت

وسلط اور متمہوریت و مندویت، دونوں رکھتا ہو گا۔

اس نے اعمال کو دیکھ کر فطرت کے لیے حکم لگانا چاہا اور اس نے افراد کی حالت کو دیکھ کر نوع کے لیے فیصلہ کر دیا۔

اس غلطی نے اس کے اندر یہ عقیدہ پیدا کیا کہ ہم صرف بڑائی اور سیکی ہی کے لیے نہیں ہیں جیسا کہ بعض افراد نظر آتے ہیں، بلکہ حقیر ہونے اور برابرے رہنے کے لیے بھی ہیں جس طرح کہ اکثر افراد شہادت دیتے ہیں۔ پس سیکی اور بڑائی دونوں کے لیے اس میں ایک مایوس قناعت پیدا ہو گئی اور اس غیر صالح قناعت نے عزم اور ہمت کی پیاس کو بالکل بجھا دیا۔ ایک غلام ساری عمر غلامی اور بندگی میں خوش خوش گزار دیتا ہے اور کبھی اس کے اندر یہ احساس پیدا نہیں ہوتا کہ میں بھی ویسا ہی انسان ہوں جیسا میرا آتا۔ پھر میں کیوں صرف بندگی کے لیے ہوں اور یہ کیوں آقا کے لیے؟ ایک ملکوم قوم ویسی ہی خوشی اور سکھ کے ساتھ غلامی کی خاک پر لوٹتی ہے، جس طرح ایک حاکم قوم عزت و عظمت کے تحنت پر فرمازوائی کرتی ہے اور کبھی اس کے اندر یہ بیقراری نہیں اٹھتی کہ ہم بھی انسان ہیں، ہمارے پاس بھی وہ سب کچھ ہے جو ان حاکموں کے پاس ہے، پھر ہم کیوں ذلت کے لیے ہیں اور یہ کیوں عظمت و فرمازوائی کے لیے؟ ہزاروں مزدور ہیں جو کارخانوں میں پھر کیوں کی طرح چکر کھاتے ہیں اور اس میں اتنے ہی خوش ہوتے ہیں جس قدر کارخانہ کا مالک۔ لیکن کبھی ان میں یہ ترپ نہیں اٹھتی کہ اگر ہم بھی چاہیں تو کارخانہ کے مزدور کی جگہ کارخانے کے مالک بن سکتے ہیں اور یہ کیا ہے کہ ہماری ہی طرح کے انسان ہمارے مالک بن گئے؟ پھر اسی طرح دیکھو کہ ہزارہا انسان ہیں جو طرح طرح کی بدیوں اور خباشوں کی گندگیوں میں ڈوبے ہوئے ہیں، مگر کبھی نہیں سوچتے کہ نیک و پاک انسان بھی آخر ہماری ہی طرح انسان ہیں۔ یہ کیوں ہے کہ وہ نیک ہیں مگر ہم سیکی کے لیے جبکہ نہیں کر سکتے؟

ہر طرح کی مثالیں سامنے لاو اور ادنیٰ والی حالتوں کے اختلاف کے جس قدر پہلو

ہو سکتے ہیں، ان سب پر نظر ڈالو۔ تم پاؤ گے کہ پستی و ذلت اور بدی و شرارت کی ہر زندگی کے اندر ایک باطل قناعت اور قاتل ہے جسی پیدا ہو گئی ہے اور یہی قناعت وہ ہے جسی قتوں کو پامال اور انسانیت اعلیٰ کی تمام بڑی سے بڑی طاقتوں کو ضائع کر رہی ہے۔

اب غور کرو کہ یہ حالت کیوں پیدا ہوئی؟ اس کا سبب بجز اس کے اور کچھ نظر نہیں آئے گا کہ چونکہ انسان کے اعمال اور اس کے ثمرات متصاد اور مخالطہ ہیں اور اکثر حالتوں میں پستی و ناکامی کے نمونے زیادہ اور عظمت و کامرانی کے امثال کم ہیں، اس لیے ہر نامرادی کی حالت میں انسان نے نامرادوں پر نظر ڈالی اور ہر برائی کی زندگی میں اس نے بروں کو دیکھا۔ یعنی نامرادوں کو دیکھ کر اپنی نامرادی پر، گرے ہوؤں کو دیکھ کر اپنی گری ہوئی حالت پر، بروں کو دیکھ کر اپنی برا کیوں پر، وہ ایک طرح کا استدلال کرنے لگا اور ان سے شہادت لا کر اپنی حالت کو فطری اور لا بدی سمجھنے لگا۔

اس غلط استشہاد نے اس کے اندر غلط قناعت پیدا کی، اس کے احساس کو فنا کر دیا، اس کی طلب بجھ گئی اور وہ اپنی ذلت و برائی کو اصلی اور شدنی چیز سمجھ کر ایک بناؤں خوش حالی میں بنتا ہو گیا۔ غلام کے اندر آقا بننے کا کیوں جوش نہیں اٹھتا، اس لیے کہ وہ اپنے جیسے غلاموں کو دیکھتا ہے اور سمجھتا ہے کہ یہ صرف میرے ہی لیے نہیں ہے بلکہ سب کے لیے ہے اور اس لیے یہ ایک قدر تی چیز ہے جس پر صرف صبر ہی کر لینا چاہیے۔ پس اس نے غلاموں پر نظر ڈالی اور غلاموں سے اپنی غلامی پر شہادت لایا۔ اگر وہ غلاموں کی جگہ آقاوں کو دیکھتا اور ان سے شہادت لیتا کہ آخروہ بھی تو انسان ہی ہیں اور اسی کرہ ارضی کی پیٹھ پر بنتے ہیں، تو فوراً اس کا احساس مردہ زندہ ہو جاتا اور اپنی فطرت کے شرف خیریت کو پالیتا۔ ایک مزدور کیوں اسی میں خوش ہے کہ اٹھارہ گھنٹے کی محنت کے معاوضہ میں صرف ایک روٹی پائے؟ اس لیے کہ وہ اپنی ادنیٰ حالت کے لیے اپنے ہی جیسی ادنیٰ حالت کے مزدوروں کو دیکھتا اور ان سے استشہاد کرتا ہے۔ اگر وہ ان

۔ یہاں دکھتا جن کی وہ مزدوری کرتا ہے تو اس کے اندر بھی ولوہ عزم و طلب پیدا ہوتا۔ ملکیک بد انسان کس طرح برائی میں اپنے اندر تسلیم و قناعت پیدا کر لیتا ہے؟ اس لیے کہ وہ بروں ہی کو دیکھتا ہے اور انہی سے استشہاد کر کے سمجھ لیتا ہے کہ انسان اس لیے بھی بنایا گیا ہے کہ برائی کرے جیسا کہ سب کر رہے ہیں اور جب سب کر رہے ہیں تو وہاں ایک اور سبی:

بیا کہ رونق ایں کارخانہ کم نشود  
ز زہد ہم چو توئی یا ب فرق ہم چونی

پس حاصل بحث یہ ہے کہ انسان نے فطرت انسانی کی حقیقت و خیریت کے بھنٹے میں غلطی کی اس لیے کہ اس نے:

۱- اعمال انسانی کو خیر و شر اور عظمت و ذلت کا مجموعہ دیکھا۔

۲- پس وہ سمجھا کہ انسان کی فطرت میں بھی خیر و شر اور ذلت و عظمت دونوں ہیں۔

۳- اس نے اعمال کی راہ سے فطرت کو دیکھنا چاہا اور افراد کی حالت کو دیکھ کر نوع کو بھی اسی پر قیاس کر لیا۔

۴- اسی اعتقاد کا اثر اس کے تمام اعمال حیات میں پڑا۔ جب اس نے انسانی فطرت کو خیر و شر کا مجموعہ سمجھ لیا تو اس کے اندر شر و تسلیم کی حالت میں ایک گمراہ قناعت پیدا ہو گئی۔ وہ سمجھنے لگا کہ جب برائی فطرت ہی میں ہے تو نیکی کا نہ ہونا کوئی ایسی چیز نہیں جس پر افسوس کیا جائے اور جس کے لیے اچنبا ہو۔

اس کی یہ حالت دراصل ایک استشہاد و استدلال ہے جو وہ تمام ادنیٰ و سافل حالتوں کے افراد سے کرتا اور عموماً شر و تسلیم کو اپنے سامنے لاتا ہے۔

## سورہ واتین کے مطالب کی ترتیب

سورہ واتین کا موضوع اور مسئلہ خیر و شر فطرت کے متعلق انسان کی غلطی کے اصلی اسباب معلوم ہو گئے۔ اب دیکھو کہ سورہ واتین نے اس حقیقت کے اظہار و ثبوت کے لیے مطالب کی ترتیب کیا اختیار کی ہے؟

۱۔ اس نے دعویٰ کیا کہ انسان کی فطرت ہم نے نیک و صالح پیدا کی ہے۔ وہ صرف شرف و عظمت کے لیے ہے۔ اس کو بہترین حالت عدل پر ہم نے پیدا کیا ہے اور عدل ہی خیر کی حقیقت ہے:

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ۔ (۳:۹۵)

۲۔ ساتھ ہی اس نے اس غلطی کا ازالہ کیا۔ جس کی وجہ سے انسان نے اپنی فطرت کے متعلق ایسی عظیم الشان غلطی کی۔ اس کی بڑی غلطی یہ تھی کہ وہ انسان کی فطرت کے معلوم کرنے کے لیے انسان کے اعمال کو دیکھتا ہے اور برے انسانوں کو دیکھ کر فطرت کی برائی پر استشهاد کرتا ہے..... پس سورہ واتین نے انسانی اعمال کی عظمت و جبروت کے لیے انسان کی عظمت و شرف سے استشهاد کیا اور یہ کہا کہ تم گرے، ہوؤں کو دیکھ کر اپنی فطرت کو کیوں گراہوا سمجھتے ہو؟ ان کوئیں دیکھتے جو گرنے کی جگہ بلند ہوئے؟ یہ لوگ فطرت صادقة کو قائم رکھ کر بلند ہوئے۔ وہی لوگ ہیں جن کی طرف واتین و الزَّيْتُونَ وَ طُورِ سَيْنَيْنَ وَ هَذَا الْبَلْدَ الْأَمِينَ۔ (۳:۹۵) کے تین جملوں میں اشارہ کیا گیا ہے اور یہی وہ انعام یافتہ الہی گروہ ہیں جن کی راہ صراط مستقیم ہے اور جن کی راہ کی طلب سورہ فاتحہ میں سکھلائی گئی ہے:

صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ۔ (۱:۷)

ان کی راہ جن پر خدا نے انعام کیا۔

یہی حزب اللہ ہیں، یہی اولیاء اللہ ہیں، یہی خیر البریہ ہیں، یہی الہمیر ہیں اور یہی اصحاب الجنتہ ہیں۔

۳۔ رہا اعمال انسانی کی یقینوں اور خیر و شر کا سوال تو یہ اس لیے نہیں ہے کہ انسان کی فطرت برائی ہے۔ اس کی فطرت تو عدل و خیر ہی ہے، البتہ وہ جب اس کو ضائع کر دیتا ہے اور اعمال سافلہ میں بنتا ہو جاتا ہے تو جس طرح اس کی خلقت سب سے اعلیٰ تھی، اسی طرح اس کا اکتباً عمل اس کو سب سے زیادہ اونی بھی بنا دیتا ہے۔ حتیٰ کہ اپنی حقیقت انسانی کو منع کر کے بسا اوقات چار پایوں اور درندوں سے بھی بدتر ہو جاتا ہے۔ تم یہ حالت منع دیکھ کر کہتے ہو کہ یہ فطرت ہے، مگر نہیں سمجھتے کہ فطرت نہیں خارج کا کسب و عمل ہے۔ پس اعمال انسانی میں خیر و شر اور عظمت و تسفل جو تمہیں نظر آتا ہے، اس میں تفریق کرو۔ نیکی و عظمت اس کی خلقت ہے اور شر و تسفل اس کی ضلالت عمل اور ضیاع فطرت۔ یہ اس کا عمل ہی ہے جس نے اسے چار پایوں سے بھی بدتر بنا دیا ہے۔ **ثُمَّ رَدَدْنَا أَسْفَلَ سَافِلِينَ۔ (۹۵:۵)** اسفل سافلین یعنی اونی سے بھی اونی تر حالات تک گرے ہوئے وہی ہیں جن کا نام مغضوب اور ضالین ہے۔ پھر: حزب الشیطان، اولیا الطاغوت، شر البریہ، الاعمی اور اصحاب النار بھی وہی ہیں۔

۴۔ غلطی اس لیے ہے کہ تم اللہ کے قانون جزا و مكافات سے بے خبر ہو۔ اس کا قانون ہے کہ ہر شیخ پھل لاتا ہے اور اسی طرح انسان کا ہر عمل ایک نتیجہ پیدا کرتا ہے۔ زہر جب کھایا جائے گا انسان مرے گا اور معصیت جب کبھی کی جائے گی عذاب آئے گا۔ پس اعمال کی جزا ہی سے تمام نتائج پیدا ہوتے ہیں۔ اگر تمہارے اعمال فطرت صالح یعنی دین الہی کے مطابق ہیں اور تم نے اس کو ضائع کر دیا ہے تو تم اپنی فطری بڑائی اور نیکی حاصل کرو گے۔ اگر تم نے ضائع کر دیا تو پھر تم منع ہو جاؤ گے اور تم سے برا جانور زمین کی پیٹھ پر اور کوئی نہ ہو گا۔ جانور نے اپنی اصلی فطرت کو ضائع نہیں کیا وہ

سافل ہے۔ تم نے اپنی فطرت ہی کو ضائع کر دیا۔ پس تم سافلوں سے بھی اسفل اور بد سے بھی بدتر ہو گئے!

۵۔ پس جن لوگوں نے اپنی فطرت کو عمل غیر صالح سے ضائع کر دیا وہ انسانیت سے گر گئے، مگر جنہوں نے ایمان باللہ سے انکار نہ کیا اور ایسے اعمال اختیار کئے جو صالح ہیں اور اس لیے نور فطرت کو قائم رکھنے والے اور چمکانے والے ہیں، سو وہ اعلیٰ سے اعلیٰ مراتب انسانیت تک فائز ہوئے اور ہمیشہ ایسا ہی ہو گا۔ اس دوسری جماعت کی بڑی خصوصیت یہ ہے کہ ان کے عمل صالح کا درخت ہمیشہ پھل دے گا۔ ان کے نتائج حق کی برکتیں اور نعمتیں بھی ختم نہ ہوں گی۔ وہ اسفل سافلین کی حالت میں نہ ہوں گے کہ فتا اور ہلاکت ان پر طاری ہو۔ وہ ”شجرِ خبیث“ نہیں ہیں، ”شجرِ طیبہ“ ہیں۔ لہذا

فرمایا:

فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرٌ مَمْنُونٌ۔

## جامعہ بیت العتق (رجڑو) کتاب نمبر

### اصل تفسیر

اب اصل سورت کی یک جاتلاوت کرو:

وَالَّذِينَ وَالْزَيْتُونُ ۝ وَطُورِ سِينِينَ ۝ وَهَذَا الْبَلْدِ  
الْأَمِينِ ۝ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ  
۝ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ۝ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا  
وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ  
۝ فَمَا يُكَدِّ بُكَ بَعْدُ بِالْدِينِ ۝ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَ  
حْكَمِ الْخَلِيفَاتِ ۝ (۸-۹۵)

انجیر اور زیتون، طور سینا اور مکہ معظمہ شاہد ہیں کہ بلاشبہ ہم نے انسان کو بہترین حالتِ عدل پر پیدا کیا۔ پھر اس کو بدست بدتر حالت میں پھینک دیا۔ مگر وہ لوگ کہ ایمان لائے اور عمل صالح کئے تو ان کے اعمال کے نتائج صرف بہتری ہی کے لیے ہیں۔ ان کے عمل صالح کا بدلہ کبھی منقطع نہ ہو گا۔ ہمیشہ پھل دے گا۔ پس اس حقیقت کے سمجھنے کے بعد کون ہے جو اعمال کے نتائج سے انکار کرے گا اور اس بارے میں رسول ﷺ کی تعلیم کو جھلائے گا؟ کیا سب سے بڑا حکم کرنے والا خدا ہی نہیں ہے؟ جس کے قانون جزا اور ایں کبھی تبدیل نہیں ہو سکتی۔

## تفصیل استشهاد

حضرت نوح علیہ السلام کے بعد دین الہی کا سلسلہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام سے شروع ہوتا ہے اور ظہور اسلام اسی کا آخری مکمل ظہور ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نسل سے بنو اسرائیل پیدا ہوئے جن کے احیاء کے لیے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی دعوت کا ظہور ہوا اور انہوں نے بنی اسرائیل کو مصریوں کی غلامی سے نکال کر عزت و خلافت کے درجہ پر پہنچا دیا۔ ان کے بعد جب بنی اسرائیل نے پھر اللہ کے احکام سے سرتاسری کی اور اصلاح کی جگہ افساد کا طریق اختیار کیا تو روز بروز تنزل و تسلیم میں بتلا ہونے لگے۔ پس انہیاً نے مجددین کا سلسلہ شروع ہوا اور وہ یکے بعد دیگرے اصلاح کرتے رہے۔ لیکن سلسلہ تنزل بھی برابر بڑھتا گیا۔ حتیٰ کہ وراشت ارضی سے بنو اسرائیل محروم ہو گئے اور ان پر یکسر جاہی و بر بادی طاری ہو گئی۔ اس وقت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی دعوت کا ظہور ہوا۔ جن پر چند غریب اور فاقہ مست انسان ایمان لائے، لیکن اللہ نے انہی غریب مچھوؤں اور فقیروں کو یہ درجہ دیا کہ ان کی دعوت و تبلیغ عالم میں پھیلی اور تمام روم و یونان میں مسیحی مذہب پھیل گیا۔

پس انسان کے اعمال عظیمہ و صالحہ کے ان مظاہر کے تین قریبی درجے ہوئے:

۱- دین الہی کی وہ بنیاد جو بیان حجاز میں حضرت ابراہیم و اسماعیل علیہما السلام نے ڈالی اور اس کی ایئٹیں رکھتے ہوئے امت مسلمہ کے ظہور کی دعا مانگی:

*وَإِذْ يُرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَ إِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلَ مِنَا إِنَّكَ أَنْتَ*

قرآن عکس کی نہیں جوستین

السمیعُ العلیمُ۔ (۱۲۸:۲)

اور جب حضرت ابراہیمؑ و حضرت اسماعیلؑ خانہ کعبہ کی بنیادیں رکھ رہے تھے، تو ان کی زبانوں پر یہ پاک دعا جاری تھی۔ اے پروردگار! ہمارے اس کام کو قبول کر لے تو دعاوں کا سنبھالا ہے اور تو ہماری نیتوں کو خوب جانے والا ہے۔  
اللہ تعالیٰ نے اس دعا کو قبول کیا۔ نسل اسماعیلؑ سے امت مسلمہ کا ظہور ہوا اور وہ آخری معلم ربانی آگیا جس نے تعلیم کتاب و حکمت اور تربیت و ترقیۃ الہی سے جماعت مونین پیدا کر دی۔

دعوت موسیٰ کی وہ روشنی جو طور سینا پرچمکی اور وادی ایمن کے بقعہ مبارکہ سے ائمہ آنا اللہ ربُّ الْعَلَمِينَ (۳۰:۲۸) کی صدائے حق ایمی:

فَلَمَّا آتَهَا نُودِيَ مِنْ شَاطِئِ الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبَقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنْ الشَّجَرَةِ أَنْ يُمُوسَى لَنْيُ آتَاهُ اللَّهُ ربُّ الْعَلَمِينَ۔ (۳۰:۲۸)  
پس جب موسیٰ کوہ طور کے پاس پہنچ تو وادی ایمن کے کنارے کے زمین کا ایک مبارک حصہ تھا، درخت سے ندا ایمی: اے موسیٰ! میں تمام جہانوں کا پروردگار ہوں!  
یہی کوہ طور کی وادی ایمن کی روشنی تھی جس نے بنو اسرائیل کو خلمت تنزل و تسفل سے نجات دلائی اور عظمت و خلافت الہی کے درجے تک مرتفع کیا:

۳: دعوت مسیحی کا وہ ظہور جو سلسلہ اسرائیلی کا آخری ظہور تھا اور جو بیت المقدس کی سر زمین میں ہوا:

فَأَمَّنَتْ طَائِفَةً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةً فَإِنَّا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَى عَدُوِّهِمْ فَاصْبِحُوا ظَاهِرِينَ۔ (۱۳:۶۱)

پس بنو اسرائیل کی ایک جماعت اس پر ایمان لائی اور ایک جماعت نے انکار کیا۔ مومنوں کو ہم نے ان کے دشمنوں کے مقابلے میں مدد دی۔ نتیجہ یہ تکلا کہ ایمان والوں کی کامیابی اور فتح مندرجہ ظاہر ہو گئی۔

قرآن حکیم کی مخاطب جو جماعتیں تھیں، ان کی معلومات میں بھی انسانی عظمت و قدوسیت کے بالاتفاق بھی تین جلوے تھے۔ الٰی کتاب حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے نام لیوا تھے اور مشرکین مکہ کا بڑا ادعائی شرف یہ تھا کہ اپنے تین حضرت ابراہیم کی طرف منسوب کریں۔

پس سورہ واتین میں سعادت انسانی کے انہی تین ظہوروں سے انسان کی فطرت صالحہ عظمت و شرف پر شہادت دلائی گئی۔ تین اور زیتون سے مقصود سرز میں شام ہے جہاں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا ظہور ہوا اور جو تمام انبیاء مجددین اسرائیل کا مقام ظہور ہے۔ طور سینہن سے اشارہ دعوت موسوی کی طرف ہے جس کی تجلی کا مطلع اسی مقدس پہاڑ کا دامن تھا۔ ”بلد امین“ یعنی ہمیشہ امن میں رہنے والا گھر خانہ کعبہ ہے اور اس میں اشارہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعوت موسسه ابراہیمیہ اور اس کے نتائج کی طرف ہے۔

استشہاد کی ترتیب شاخ سے اصل کی طرف، نسل سے مورث کی طرف، فاضل سے افضل کی طرف اور حسن سے احسن کی طرف ہے۔ یعنی ظہور سعادت انسانی کے اس سلسلہ میں افضل ترین بنیادی مرتبہ دعوت ابراہیمی کا ہے۔ اس کے بعد مرتبہ قیام شریعت موسوی کا۔ اس کے بعد مرتبہ تجدید انبیاء بنی اسرائیل کا عوماً اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا خصوصاً (علیٰ نبینا و علیہم الصلوٰۃ والسلام) پس ترتیب جڑ سے شاخ کی طرف نہیں ہے، بلکہ شاخ سے جڑ کی طرف ہے اور اس میں بالترتیب تینوں درجوں کے مراتب یکے بعد دیگرے لمحظہ رکھے گئے ہیں۔ چونکہ سب سے آخری ظہور مسیحی سب سے زیادہ قریب تھا، اس لیے سب سے پہلے اس کا ذکر کیا گیا۔ اس کے بعد اس سے اعلیٰ مرتبہ دعوت موسوی کا تھا، پس اس کا ذکر کیا۔ پھر سب سے اعلیٰ ترین مرتبہ بنزلہ اصل و حقیقت الحقائق کے مقام خلت کبریٰ حضرت ابراہیم کا تھا۔ پس اس پر مدارج ثلاثة ختم ہو گئے۔

## تین و زیتون

”تین و زیتون“ سے سرز میں شام کا مراد یعنی الکل واضح ہے:

۱- ”طور سینین“ اور ”بلد اینن“ دونوں میں اشارہ اس سرز میں کی طرف کیا گیا ہے جہاں ان کی دعوتوں کا ظہور ہوا۔ پس معلوم ہوا کہ اس سورۃ میں سرز میں کی طرف اشارہ کر کے اس سرز میں کی مشہور دعوت و امت کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہے۔ اس بنا پر ”تین و زیتون“ میں بھی اشارہ کسی سرز میں ہی کی طرف ہو گا۔ جیسا کہ مابعد کی دو شہادتوں میں ہے۔

۲- دنیا کی تمام سرز مینوں میں اس وقت بھی جب کہ قرآن حکیم نازل ہوا اور اب بھی جب کہ ملکوں کی طبقی پیداوار کی فہرست ہمارے سامنے موجود ہے۔ انھی اور زیتون ایک مخصوص پیداوار سرز میں شام کی ہے۔ جس کثرت کے ساتھ اور جس قدر اعلیٰ درجہ کی یہ دونوں چیزیں دہاں ہوتی ہیں، کہیں نہیں ہوتیں۔ زیتون کا تیل شام کی عام غذائے گھنی کی جگہ عام طور پر اسی کو استعمال کرتے ہیں۔ عیسائیوں کے بڑے بڑے مذہبی اعمال کا اب تک یہ ایک مقدس جزو ہے۔ ان کے تمام مذہبی رسم میں اسی تیل کو ”قدس تیل“ کہا جاتا ہے۔ روم کے تمام عیسائی بادشاہ جب تخت نشین ہوتے تھے، تو مقدس تیل ان کے سینے پر لگایا جاتا تھا اور کہتے تھے کہ یہ حضرت سلیمان علیہ السلام کا اتباع ہے۔ آج تک تاج پوشی کی رسم میں ایک پیالی روغن زیتون کی بھی رکھی جاتی ہے۔ قطع نظر ان تمام مخصوصیات کے، اس سے تو کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ تمام عرب میں یہ دو چیزیں شام کی مخصوص و ممتاز پیداوار سمجھتی جاتی تھیں اور اس قدر مشہور تھیں کہ بچہ بچہ جانتا تھا۔ اشارہ کے لیے یہ کافی ہے۔

پس جب تین وزیتون کا اشارہ بھی کسی ملک کی طرف ہونا چاہیے اور وہ شام کے سوا اور کوئی نہیں ہو سکتا۔ تو پھر یہ ظاہر ہے کہ شام کا سب سے بڑا آخری ظہور حق حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی دعوت ہے اور ساتھ ہی یہ سر زمین تمام اسرائیلی انبیاء مجددین کے ظہور کا بھی گھر ہے۔ نیز چونکہ اس کے بعد ہی دعوت موسوی کی طرف اشارہ موجود ہے، اس لیے ربط بھی یہی چاہتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی دعوت کی طرف بھی اشارہ ہو۔

- ۲ - سب سے زیادہ یہ کہ تین اور زیتون کی تفسیر کے متعلق صحابہ کرام و تابعین عظام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی جو روایات موجود ہیں، ان سب پر مجموعی نظر ڈالنے کے بعد یہی تفسیر مرجع ثابت ہوتی ہے اور قرآن حکیم کی سب سے زیادہ صحیح تفسیر ہی ہے جو صحابہ کی تفسیر سے مطابق ہو کہ ان کے علوم حامل وحی سے برآ راست ماخوذ تھے۔

امام ابن جریر طبری نے تمام روایتیں جمع کر دی ہیں۔ ان پر نظر ڈالو۔ سب سے پہلے حضرت کعبؑ کا ایک قول سامنے آتا ہے کہ:

الثین مسجد دمشق والزيتون بيت المقدس  
تمین مسجد دمشق ہے اور زیتون بيت المقدس

پھر حضرت عبد اللہ ابن عباسؓ کی نسبت سے اس قول کی شہرت ثابت ہوتی ہے کہ:

الزيتون بيت المقدس  
يعني زيتون بيت المقدس ہے

لیکن اس کے بعد بعض کبار تابعین کی تصریحات آتی ہیں جنہوں نے اس امر پر زور دیا ہے کہ: ”هو تینكم و زيتونكم“ یعنی تین اور زیتون سے یہی انجیر اور زیتون مراد ہے جو تم استعمال کرتے ہو اور کوئی چیز مقصود نہیں ہے۔ حضرت حسنؓ، عکرمؓ، مجاهدؓ، قتادةؓ وغیرہ سب نے یہی کہا ہے۔

اب ان دونوں تفسیریوں کو جمع کرو۔ جن صحابہ سے اس قول کی شہرت ہوئی کہ تین اور

زیتون سے مراد مسجد و مشق اور بیت المقدس ہے، ان کا مقصود یہ نہ تھا کہ مشق کی کسی عمارت کا نام تین ہے اور بیت المقدس کا نام زیتون، بلکہ یہ واضح کرنا تھا کہ تین وزیتون میں اشارہ سرز میں شام کی طرف ہے، کیونکہ وہاں ان دو چیزوں کی پیداوار بکثرت ہوتی ہے اور یہ اس کے خصائص میں سے ہیں۔ پس زیتون یعنی بیت المقدس سے مطلب یہ تھا کہ زیتون میں اشارہ بیت المقدس کی طرف ہے۔

لیکن بہت سے لوگوں کو اس میں غلطی ہوئی اور انہوں نے یہ سمجھ لیا کہ طور سینا کی طرح زیتون بھی بیت المقدس کے کسی پہاڑ کا نام ہے اور پھر طرح طرح کی مزید تاویلیں اس میں بڑھ گئیں۔ یہ حال دیکھ کر بعض اجلہ تابعین نے غلطی کو دور کرنا چاہا اور زور دے کر کہا کہ: ”هو تينكم و زيتونكم“ تین اور زیتون کسی پہاڑ یا ملک کا نام نہیں ہے۔ وہ یہی انہیرو زیتون کا درخت ہے جو تم استعمال کرتے ہو۔ گویا انہوں نے واضح کیا کہ تین وزیتون سے اس کی جائے پیدائش مقصود ہے۔ نہیں کہ خود اس سرز میں کا نام ہی تین وزیتون ہو۔

چنانچہ امام ابن جریر کا بھی قریب قریب سہی خیال ہے۔ تمام روایتیں جمع کر کے لکھتے ہیں:

وَالصَّوَابُ مِنَ الْقَوْلِ فِي ذَالِكَ عِنْدَنَا مِنْ قَالَ التَّيْنَ هُوَ التَّيْنُ الَّذِي  
يُوَكِّلُ وَالزَّيْتُونُ هُوَ الزَّيْتُونُ الَّذِي يَعْصُرُ مِنْهُ الرِّزْيَتُ لَانَّ ذَالِكَ هُو  
الْمَعْرُوفُ عِنْدَ الْعَرَبِ - إِلَّا أَنْ يَقُولُ قَائِلٌ أَقْسَمَ رِبَّنَا بِالْتَّيْنِ وَالزَّيْتُونِ وَ  
الْمَرَادُ مِنَ الْكَلَامِ الْقَسْمُ بِمَنْبَاتِ التَّيْنِ وَمَنْبَاتِ الزَّيْتُونِ فَيُكَوِّنُ ذَالِكَ

مذہبا (جلد ۲: ۱۵۳)

اس بارے میں ہمارے نزدیک انہی لوگوں کا قول ٹھیک ہے جنہوں نے کہا کہ تین وہی تین ہے جو کھایا جاتا ہے اور زیتون وہی درخت ہے جس سے تیل لکھتا ہے کیونکہ عرب میں یہ معروف تھا اور اس نام کے کسی پہاڑ کو وہ نہیں جانتے تھے۔ ہاں یہ ہو سکتا ہے کہ ایک شخص کہے کہ اللہ نے تین اور زیتون کی قسم کھائی مگر مقصود اس سے تین وزیتون کے

پیدائش کے مقامات کی قسم کھانا ہے۔ سو اگر یہ کہا جائے تو یہ ایک مذہب ہو گا۔

اس سے معلوم ہوا کہ جو لوگ زیتون سے بھی پھل اور درخت مراد لیتے ہیں، ان کو صرف اس سے انکار ہے کہ کسی ملک یا پہاڑ کا نام تین وزیتون نہیں ہے اور یہ بالکل صحیح ہے لیکن اس سے وہ انکار نہیں کرتے۔ کہ ان چیزوں سے ان چیزوں کی پیدائش کی سرزیں مراد نہ ہو۔

## احسن تقویم

”احسن تقویم“ میں ”تقویم“ ٹھیک ٹھیک بمعنی تعدیل کے ہے۔ یعنی ہم نے انسان کو بہترین قوام و عدل پر پیدا کیا۔ تعدیل خلقت میں جسم اور فطرت ظاہر و باطن سب داخل ہیں اور جن صحابہ و تابعین سے ”فی اعدل خلق و احسن صورة“، بکثرت منقول ہے اور نیز جو صحابہ استقامت صورت و جسم کو پیش کر کے حقیقت تعدیل خلقت کو سمجھانا چاہتے ہیں، ان سب کا مقصود یہی تعدیل فطرت ہے اور اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں۔ کسی نے کہا کہ انسان کا قد دیکھو، کسی نے کہا جسم کا تناسب دیکھو، کوئی اور آگے بڑھا اور کہا کہ خلقت کی تعدیل معنوی پر بھی نظر ڈالو۔ تعدیل کا ایک بڑا نمونہ انسان کا قد ہے۔ اس کی بڑی نموداں کے تناسب اعضاء و جسم میں ہے اور پھر اس کی فطرت عدل و قوام صالح پر پیدا کی گئی ہے۔ پس سب نے ایک ہی حقیقت کو واضح کیا اور اسی کو مختلف تعبیرات سے سمجھانا چاہا۔

## سورة القدر

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ  
وَمَا أَدْرِكَ مَا لَيْلَةُ  
الْقَدْرِ  
لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ  
أَنَّزَلْنَا  
الْمَلَائِكَةَ وَالرُّوحَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِّنْ كُلِّ أَمْرٍ  
سَلَّمَ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَعِ الْفَجْرِ  
(٥١:٩٧)

ہم نے قرآن کو لیلۃ القدر میں اتارا۔ اور تم سمجھے کہ لیلۃ القدر کیا شے ہے؟ لیلۃ القدر ایک عہد رحمت و دور برکت ہے جو ہزاروں ہینوں سے افضل ہے۔ ملائکہ سماوی و روح الہی کا اس میں ہر طرف سے نزول ہوتا ہے۔ سلام اس پر یہاں تک کہ صبح طلوع ہو جائے۔

عالم تقدیر خاموش نہیں ہے۔ وہ ایک امام ناطق ہے۔ اس نے مجموعی طور پر تمام عالم کی قسمت کا فیصلہ ازالہ میں کر دیا تھا، لیکن اشخاص و اقوام کی تقدیر کا فیصلہ ہمیشہ ہوتا رہتا ہے۔

کارکنان قضا و قدر بہت سی قوموں کی قسمت کا فیصلہ کر چکے تھے، مگر ایک بادیہ نشین قوم پہاڑوں کے دامن میں دلبی پڑی تھی۔ انہی پہاڑوں کے غار سے آتشیں شریعت کا ایک شرارہ اڑا اور دفعہ خرمن جھل و ضلالت پر بر ق خاطف بن کر گرا۔ اس مردہ قوم کی سوئی ہوئی تقدیر نے مدت کے بعد ایک خاص رات میں کروٹ بدلتی۔ اس لیے اس رات کو لیلۃ القدر

کہا گیا، کیونکہ اسی رات میں اس کے کارنامہ اعمال کو قرآن حکیم کے ذریعہ سے معین و مقدر کر دیا گیا تھا:

إِنَّا أَنْزَلْنَا فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (١٩٧)  
هُمْ نَأْنَى إِنَّا كُلَّ لَيْلَةٍ الْقَدْرِ مِنْ نَازِلٍ كَيْا ۚ

ليلة القدر : قيل ليلة الشرف والفضل وقيل ليلة التدبیر والتقدیر و هو اقرب (أحكام القرآن لابن عربی)

عربی زبان میں متكلّم کے لیے ”انی“، ”انا“ کی دو ضمیریں ہیں جو بہتر ترتیب ”واحد متكلّم“ و ”جمع متكلّم“ کے لیے مستعمل ہوتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے جب حضرت آدم علیہ السلام کو دنیا کی نشأۃ اویٰ کا موس بنا نا چاہا تو فرمایا:

إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً (٣٠:٢)  
میں زمین میں ایک خلیفہ بنانے والا ہوں

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنے لیے معمولی صیغہ واحد متكلّم کا استعمال کیا ہے۔ کیونکہ اشیاء و امثال کا پیدا کرنا اس کی قدرت کاملہ کے نزدیک کوئی غیر معمولی اہمیت نہیں رکھتا تھا۔ لیکن بطور ارواح کی نشأۃ جدید دنیا کے لیے ما یہ صدر حمت و برکت تھی، اس لیے اللہ تعالیٰ نے جب کسی پیغمبر کو اس نشأۃ حقیقیہ کا ذریعہ بنایا ہے تو اس موقع پر اپنے لیے ضمیر جمع متكلّم کا صیغہ استعمال کیا ہے جو واحد کے لیے تعظیم و شرف کا پہلو رکھتا ہے۔ یہ تعظیم درحقیقت اس جدید روح سعادت و بدایت کی اہمیت و عظمت کو نمایاں کرتی ہے جو دنیا میں ظہور پذیر ہونا چاہتی ہے۔

حضرت آدم علیہ السلام نے دنیا کا قالب موزوں تیار کر دیا تھا لیکن وہ روح سے یعنی ترقی یافتہ دین الہی کی حقیقی روح سے خالی تھا۔ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے حضرت نوح علیہ السلام کو یہ امانت دے کر دنیا کی طرف بھیجا جو ایک عظیم الشان روحانی انقلاب تھا۔ پس ضمیر

تعظیمی سے اس کا اظہار کیا:

إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا (١٠٧١)

ہم نے نوح کو بھیجا

لیکن یہ روح امتداد زمانہ سے فرسودہ ہو گئی تھی بلکہ حق یہ ہے کہ بالکل مردہ ہو گئی تھی۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کے ذریعہ اس روح مردہ کو، اس مگل پڑ مردہ کو، اس بخت خفتہ کو پھر زندہ کیا، شفقتہ کیا، بیدار کیا۔ یہ ایک عظیم الشان انقلاب تھا۔ جس نے نقشہ عالم کو یکسر پلٹ دیا تھا۔ پس ہمیشہ اس کی اہمیت بھی ضمیر تعظیمی کے پردے میں نمایاں کی گئی۔

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ (٩:١٥)

ہمیں ہیں کہ ہم نے اپنے ذکر کو نازل کیا

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (٢٠:٩٧)

ہم نے اس کو لیلۃ القدر میں نازل کیا

اسی کتاب ذو الخطر والبال کو خدا نے ”کورش“ بھی کہا ہے کہ وہ ما یہ خیر کثیر ہے۔

إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ

ہم نے تم کو کوثر یعنی قرآن عطا فرمایا

یہاں بھی قرآن کا ذکر متکلم جمع تعظیمی سے کیا۔

اسی کے ذریعہ دین ابراہیمی زندہ ہوا ہے۔ اس لیے اس تنخ خیر کے عطا کرنے کے بعد

اللہ تعالیٰ نے اس کی سب سے بڑی یادگار قربانی کے قائم کرنے کا حکم دیا:

فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْهَرْ (٢:١٠٨)

تو اپنے خدا کی نماز پڑھو اور قربانی کر

اللہ تعالیٰ نے اسی دین کے ذریعہ ابراہیم علیہ السلام کی یادگار اور ذکر عظیم کو قائم رکھا:

وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلَيْهَا۔ (۵۰:۱۹)

اور ہم نے ان کے ذکر خیر کو رفتہ بلندی عطا کی

آنحضرت ﷺ کا ذکر جیل بھی اسی کی برکت سے غلغله انداز عالم روح و ایمان ہے۔  
”وَرَفَعْنَاكَ ذِكْرَكَ“ اسی لیے ان دنوں مقامات میں بھی جمع متكلم کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔  
مزہب کی پاک روح مردہ ہو گئی تھی، لیکن اس رات میں اعادہ معدوم اور حیات بعد  
المحمات ہوا وہ سنتم عدم سے عالم شہود میں اتری۔

تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإذْنِ رَبِّهِمْ۔ (۲۳:۱۰۸)

اس رات میں فرشتے اور روح اپنے رب کے حکم سے اترتے ہیں

فرشتے اور روح اس رات میں اترتے ہیں، مگر بتدریج پورے ایک مہینے میں اترتے  
ہیں کیونکہ دنیا کا دامن دفعۃ ان برکات و فضائل کے سینئنے کی وسعت نہیں رکھتا:

دَامَانَ گَلَهْ نَغْ ، گَلِ حَسْ تُو بَسِير

گَلِ چَيْنَ نَگَاهْ تُو زَدَامَانَ گَلَهْ دَارَد

لیکن یہ ملائکہ کیا ہیں؟ اور اس روح کی حقیقت کیا ہے؟ اللہ تعالیٰ نے خود اس آیت میں  
اس حقیقت کو واضح کر دیا ہے: مَنْ كُلَّ اَمْرٍ سَلَّمَ يَعْنِي وہ ملائکہ اور روح امن اور سلامتی ہیں، جو  
دنیا کو یکسر امنیت و سلامتی کی برکتوں سے معمور کر دیتے ہیں!

یہ سکون، یہ اطمینان کامل، یہ سلامتی، یہ امن عام جو ہم پر آسمان سے اتر اصرف عرب  
کے لیے مخصوص نہ تھا بلکہ وہ مشرق و مغرب دنوں کو محیط ہے۔ ہمارا آفتاب اگرچہ مغرب  
سے طلوع ہوا تھا جو ہمارا قبلہ ایمان ہے۔ لیکن اس کی شعاعوں نے مشرق کے افق کو بھی  
روشن کر دیا جہاں سے دنیا کا سورج نکلتا ہے اور جہاں سے صبح کا ستارہ طلوع ہوتا ہے:

هَيْ حَتَّى مَطَلَّعَ الْفَجْرِ (۵:۹۷)

وہ امن و امان کا یغام صبح کے طلوع ہونے کی جگہ تک یعنی مشرق تک پہنچ جائے گا؟

قرآن حکیم نے دوسری آئتوں کے ذریعہ اس عکش کو حل کر دیا ہے:

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبِيرَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ - فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٌ -  
أَمْرًا مِّنْ عِنْدِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ - رَحْمَةً مِّنْ رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ  
(۲۳:۲۲)

ہم نے قرآن کو ایک مبارک رات میں اتارا کیونکہ ہم دنیا کو اس کی خلافت کے نتائج سے ڈرانے والے تھے۔ تمام انتظامات الہیہ جو حکمت و مصلحت عالم پر پتی ہیں، اسی رات میں طے پاتے ہیں۔ ازان جملہ قرآن کا نزول جو اسی رات میں شروع ہوا یعنی ہمیں اپنا رسول ﷺ بھیجننا مقصود تھا، جس کا ظہور اللہ کی رحمت کا نزول ہے۔

اب ان دونوں سورتوں کے تطابق و تسلسل پر غور کرنا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ نے سورۃ قدر میں فرمایا ”إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ“ اور یہاں فرمایا ”إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبِيرَةٍ“ اسی لیے یہ دونوں راتیں ایک ہی ہیں۔ وہاں فرمایا تھا: تَنَزَّلَ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِأَذْنِ رَبِّهِمْ مِّنْ كُلِّ أَمْرٍ سَلَمٌ اور یہاں فرمایا: فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٌ۔ امرًا مِّنْ عِنْدِنَا اس بنا پر یہ ”امر سلم“ اور ”امر حکیم“ جس کی تجزیل و تقسیم لیلۃ النذر میں خدا کے حکم سے کی گئی ہے، دونوں ایک ہی چیز ہیں۔

لیکن سوال یہ ہے کہ خود وہ ”امر سلم“ اور ”امر حکیم“ کیا چیز ہے؟ دوسری آئتوں نے اس کی تفسیر کر دی ہے:

الرَّأْيُ تِلْكُ أَيْثُ الْكِتْبِ الْحَكِيمُ - أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَباً أَنَّ  
أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِّنْهُمْ أَنْ أَنذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الْدِيَنَ أَمْنُوا أَنَّ  
لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِنْدَ رَبِّهِمْ؟ (۱۰:۲۱)

یہ قرآن حکیم کی آیات ہیں۔ پھر کیا لوگوں کو توجہ ہے کہ ہم نے انہی میں سے ایک آدمی پر وحی کی تاکہ وہ لوگوں کو ذرا رائے اور موتیوں کو اس بات کا مژہ دہ سنائے کہ خدا کے تحنت کے نیچے ان کا قدم جم گیا ہے؟

قرآن مکہم کی نسبت مورخین

اس لیے یہ "امر حکیم" اور یہ "امر سلام" خود قرآن کریم ہے جو لیلۃ القدر میں  
نازل کیا گیا۔

اللہ تعالیٰ نے سورہ قدر میں قرآن حکیم کی چند خصوصیات کا اجمالی ذکر فرمایا تھا، لیکن اس  
آیت میں وہ خصوصیتیں تفصیل بیان فرمائی گیں۔

سورہ قدر میں فرمایا تھا کہ وہ سورج کے طلوع ہونے کی جگہ تک پھیل جائے گا۔ یہ  
نہایت محل طرز خطاب تھا۔ سورہ دخان میں اس کی تفسیر بھی کروی:

"فَيَهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٌ - أَمْرًا مِنْ عَدِينَا" (۳:۳۳)

یعنی قرآن حکیم کی آیتیں ہمارے حکم سے ایک پیغمبر پر تقسیم کی جاتی ہیں تاکہ وہ دنیا کے  
سامنے ان آئتوں کو لے کے جائے اور ہر شخص کے آگے اس خوان کرم کو بچادے تاکہ ہر  
شخص اپنا حصہ لے لے:

"إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ - رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ" (۵:۳۳)

لیکن دنیا غفلت کی نیزد میں سورتی تھی۔ اس لیے یہ برحمت پہلے گر جاتا کہ دنیا جاگ  
ائے۔ اس نے اپنی چار غیب سے پہلے اس ہاتھ کو نکالا جس میں بکلی کا تازیانہ تھا۔

"يَأَيُّهَا الْمُدْبِرُ - فَمُ فَانِدُرُ - (۷۲:۱۷)

او چار اوڑھنے والے، اٹھا اور ڈرا

پہلے اس کو گرجنے اور رثپنے کی ضرورت تھی، اس لیے وہ گر جا، چکا، ترپا:

"إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبِرَّةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ - (۴:۴۳)

لیکن درحقیقت اس کا یہ وصف عارضی تھا، ورنہ رفق و ملاطفت اس کا مایہ خمیر اور  
عصر حقیقی ہے:

"عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْکُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ -

(۱۲۸:۲)

اس لیے وہ روئی کے گالے سے بھی زیادہ نرم و سفید بادل کا ایک ٹکڑا تھا۔ جو آب شیریں کا خزانہ اپنے ساتھ رکھتا تھا، اگرچہ ابتداء میں بھلی کی کڑک اس کا مظہر و رود ہوئی۔ یہ انداز و عید، یہ قہر و غصب، اس قوم کی شامت اعمال کا نتیجہ تھی ورنہ پیغمبر امی خدا کی طرف سے صرف بشارت رحمت اور لطف و کرم کا مجسمہ بنایا کر بھیجا گیا:

”إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ۔ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ“ (۵:۳۳)۔

لیکن خدا کی یہ رحمت صرف عرب کے ساتھ خاص نہ تھی بلکہ اس ابر کرم نے تمام مشرق و مغرب کو جل تھل کر دیا۔ چنانچہ دوسری جگہ رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّكَ کی تفسیر کر دی گئی:

وَ مَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِلنَّعْلَمِينَ۔ (۱۰۸:۲۱)

ہم نے تجوہ کو تمام دنیا کے لیے صرف رحمت ہی رحمت بنایا کر بھیجا

لیلۃ القدر کو تمام راتوں پر صرف اسی لیے فضیلت نہیں ہے کہ اس میں عبادت کا ثواب تمام راتوں سے زیادہ ملتا ہے۔ بلکہ اس بنایا پر بھی کہ اس میں ہم کو ایک کتاب دی گئی اور ہم کو مشرق و مغرب میں اس کی منادی کرنے کا حکم دیا گیا۔ بادشاہوں کی منادی طبل و علم کے ساتھ کی جاتی ہے، لیکن خدا کی منادی تہلیل و تکمیر کے ساتھ ہونی چاہیے۔ رمضان کے بعد عید کا حکم اسی لیے دیا گیا تاکہ تہلیل و تکمیر کی مقدس صد اوں میں اسلام کے جاہ و جلال، نفوذ و قوت اور وسعت واڑ کا سام دنیا کو نظر آ جائے:

وَ لِتُكَبِّرُوا اللَّهُ عَلَى مَا هُدِلُوكُمْ وَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ۔ (۱۸۵:۲)

پھر آہ تمہاری غلطت کیسی شدید اور تمہاری گمراہی کیسی ماتم انگیز ہے کہ تم ”لیلۃ القدر“ کو تو ڈھونڈتے ہو پر اس کو نہیں ڈھونڈتے جو لیلۃ القدر میں آیا اور جس کے ورود سے اس رات کی قدر و منزلت بڑھی۔ اگر تم اسے پالو تو تمہارے لیے ہر رات لیلۃ القدر ہے:

ہر شب شب قدر است اگر قدر بداني

## سورة العصر

وَالْعَصْرِ ۝ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۝ إِلَّا الَّذِينَ  
أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصِّلَاخَتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ  
۝ وَتَوَاصَوْ بِالصَّبَرِ ۝ (۲۰۳)

حتم ہے اس عصر انقلاب اور دور تغیرات کی، جو بچھلے دور کو ختم کرتا اور نئے دور کی بنیاد رکھتا ہے، کنوں انسانی کے لیے دنیا میں نقصان و ہلاکت کے سوا کچھ نہیں۔ مگر ہاں وہ نفوس قدیمه، جو قوانین الہیہ پر ایمان لائے اعمال صالح اختیار کئے، ایک دوسرے کو امر بالمعروف اور نبی عن المکر کے ذریعہ سے دین حق کی وصیت کرتے رہے اور نیز صبر و استقامت کی کمی انہوں نے تعلیم دی۔

قرآن کا ہر اچھے مقصد کے لیے یہ اعلان ہے کہ اس آسمان کے یچھے نوع انسان کے لئے، انسانوں کی جلاش کے لیے، جنتوں کے لیے اور امیدوں کے لیے بڑی بڑی ناکامیاں ہیں، بڑے بڑے گھائے ٹوٹے ہیں۔ لیکن دنیا کی اس عام نامرادی سے کون انسان ہے، کون جماعت ہے کہ نجح سکتی ہے اور ناکامیابی کی جگہ کامیابی پاسکتی ہے۔ ناامیدی کی جگہ امید اس کے دل میں آشیانہ بنا سکتی ہے، وہ کون انسان ہے؟ وہ انسان ہے، جو دنیا میں ان چار شرطوں کو فلاؤ عملًا اپنے اندر پیدا کر لے۔ جب تک یہ پیدا نہ ہوں گی، اس

وقت تک دنیا میں نہ کوئی قوم کامیاب ہو سکتی ہے، نہ ملک، حتیٰ کہ ہو ایں اُڑنے والا پرندہ بھی دنیا میں کامیاب نہیں ہو سکتا۔

ان چار شرطوں کے نام سے گھبراہے جانا اگر ایک چیز عربی بھیں میں آجائے، تو کیا تم انکار کر دو گے، چاہے وہ پہچانی ہوئی ہو؟

پہلی شرط وہ ہے جس کا نام قرآن مجید کی بولی میں ایمان ہے۔

”الَّذِينَ آمَنُوا“ - تم جبھی کامیابی پاسکتے ہو، جب تمہارے دلوں کے اندر، روح کے اندر، وہ چیز پیدا ہو جائے، جس کا نام قرآن مجید کی زبان میں ایمان ہے۔

ایمان کے معنی ہیں عربی میں زوال شک کے، جب تک کامل درجے کا بھروسہ اور کامل درجہ کا اقرار تمہارے دل میں پیدا ہو جائے۔ جب تک کامل درجہ کا یقین تمہارے دلوں کے اندر نہ پیدا ہو، اللہ کی صداقت پر، اللہ کی سچائی، پر اللہ کے اصولوں پر، جس وقت تک کامل درجے کا یقین تمہارے قلب کے اندر پیدا نہ ہوگا، کامیابی کا کوئی دروازہ تمہارے لیے نہیں کھل سکتا۔ شک کا اگر ایک کاغذ بھی تمہارے دل میں چھڑ رہا ہے، ت تمہیں کو اپنے اوپر موت کا فصل صادر کرنا چاہیے۔ تم کو کامیابی نہیں ہو سکتی۔ سب سے پہلی شرط یہ ہے کہ تمہارے اندر ایمان، اطمینان، یقین، جماد، تمکن اور اقرار پیدا ہو، لیکن کیا محض دل کا یہ کام، دماغ کا فضل، تصور کا یہ نقشہ کامیابی کو پورا کر دے گا؟ نہیں

فرمایا: ایک دوسری منزل بھی اس کے بعد آتی ہے۔ جب تک وہ دوسری منزل بھی کامیابی کے ساتھ طے نہ کرو گے، اس ایک منزل کو طے کر کے کامیابی نہیں پاسکتے۔ اس دوسری منزل یا شرط کا نام قرآن کی بولی میں ”عمل صلح“ ہے (وَعَمِلُ الصلح) یعنی وہ کام جو اچھا ہے، اسے اچھائی کے ساتھ کیا جائے۔ جس کام کو جس صحت اور جس طریقہ کے ساتھ کرنا چاہیے، جو طریقہ اس کے لیے سچا طریقہ ہو سکتا ہے اس کام کو اس کے ساتھ انجام دینا۔

قرآن کا یہ اصول تو عام ہے۔ ایمان کے معنی ہیں، وہ یقین، وہ کاملطمینان، وہ کامل اقرار، جو عمل سے پیدا ہوتا ہے۔ وہ چیز جو دماغ میں موجود تھی، وہ ارادہ جو دماغ میں پیدا ہوا تھا، وہ پہلی منزل ہوئی جو نہ ہب میں آ کر ”ایمان“ کا نام اختیار کر لیتی ہے پہلی چیز عمل دماغ ہے، عمل تصور و یقین ہے۔ اسی بنا پر سب سے پہلی منزل ایمان کی ہے۔ پہلی چیز یہ ہے کہ تمہارے دل کے اندر سچا ارادہ پیدا ہو، سچا عزم پیدا ہو۔ دوسری منزل یہ ہے (وَعَمِلُوا الصِّلْحَةِ) کی ہے۔ صرف دماغ کی منزل طے کر کے قدم شد ک جائیں بلکہ عمل بھی کرو وہ جو صالح ہو۔ جو صحیح طریقہ ہے اس کام کے انجام دینے کا۔ جب اس کو پورا کر لیا تو اس کے معنی یہ ہوئے کہ فتح مندی اور کامیابی کی دو منزلیں تم نے طے کر لیں۔

مگر پھر کیا تمہارا کام ختم ہو گیا؟ اس کے بعد کیا تم منزل مقصود تک پہنچ جاؤ گے؟ قرآن کی عالمگیر صداقت بتاتی ہے کہ نہیں۔ بلکہ دو منزلوں کے بعد دو منزلیں اور بھی باقی ہیں۔ اپنی ہمت کو آزماؤ کہ ان کے لیے تمہارے تلوے تیار ہیں یا نہیں! تمہاری کہرا ہمت مضبوط ہے یا نہیں! اگر نہیں ہے، تو ممکن ہے کہ یہ دونوں منزلیں تمہارے لیے سود مند نہ ہوں۔ وہ دو منزلیں یہ ہیں: قرآن مجید نے فرمایا کہ ایمان اور عمل صالح اُدمی کے اندر پیدا ہوا کہ انسانیت کی جو ایک زنجیر ہے، اس کی ایک کڑی نے اپنے آپ کو درست کر لیا۔ لیکن کیا ایک کڑی کے درست کر لینے کے بعد زنجیر کا پورا کام ہو گیا۔ ایک منٹ کے لیے بھی نہیں۔ تم کیا ہو؟ افراد کا مجموعہ بکھری ہوئی کڑیوں کا ذہیر۔ اس بکھری ہوئی شکل میں بے کار ہو، اس میں تمہارا کوئی وجود نہیں۔ قرآن وجود ماہتا ہے اجتماع کا۔ اس کے نزدیک وجود کڑیوں کا نہیں، بلکہ زنجیر کا ہے۔ تم میں سے ہر وجود ایک کڑی ہے۔ اس کا کام پورا نہیں ہو سکتا۔ جب تک وہ باقی کڑیوں کی بُرشنہ لے۔ جب تک باقی کڑیاں مضبوط نہ ہوں گی، زنجیر مضبوط نہیں ہو سکتی۔ اس لیے فرمایا کہ کامیابی کا سفر کامیاب نہیں ہو سکتا۔ جب تک تیری منزل تمہارے سامنے نہ آئے۔ وہ تیری منزل فتح و بیان لفظوں میں: وَتَوَاصُوا بِالْحَقِّ وَتَوَاصُوا

بالصبر ۵۰ ہے یعنی تم جو ایک کڑی تھے، تم نے اسے ایمان کی مضبوطی سے استوار کیا لیکن تمہارا کام ختم نہیں ہوا۔ تمہارا فرض ہے کہ دوسری کڑیوں کو بھی درست کرو اور انہیں اس طرح درست کر سکتے ہو کہ جس سچائی کو تم نے اپنایا ہے، اسے دوسروں میں بھی پھیلاو جب تک تم میں یہ بات نہ ہو گی کہ تمہارا دل سچائی کے اعلان کے لیے تو پنے لگے۔ جب تک تم تو اسی حق نہ کرو گے کامیابی تم کو نہیں مل سکتی۔

لیکن اگر اس تیسری منزل کے لیے تم تیار ہو گئے، اگر توفیق الہی نے تمہاری دست گیری کی، تو پھر آخڑی منزل کون ہے؟ وہ ہے جو صبر کی منزل کے لیے لازم و ملود ہے، اس کے ساتھ اس کی گردان اس طرح جڑی ہوئی ہے کہ جدا نہیں کی جاسکتی۔ فرمایا کہ حق کی وہ وصیت کریں گے، حق کا وہ پیغام سنائیں گے مگر حق کی دعوت پہنچائیں گے، حق کا یہ حال ہے کہ اس کی راہ میں کوئی قدم نہیں اٹھ سکتا، جب تک وہ قربانیوں کے لیے بھی نہ اٹھے۔ فرمایا کہ موہن صرف حق کا ہی پیام نہ پہنچائے، بلکہ صبر کا بھی پہنچائے۔

تم نے اپنی بدجنتی سے نہ صرف شریعت کے حکم کو بدلا ہے، بلکہ اپنے طریق عمل سے شریعت کے لفظوں کو، بولیوں کو بھی بدل ڈالا ہے۔ ”صبر“ کے معنی کیا ہیں؟ تم سمجھتے ہو کہ صبر کے معنی ہیں بے غیرتی اور باطل کی پرستش اور پوجاء۔ تم صبر کے معنی یہ سمجھتے ہو، لیکن جو شخص صبر کے معنی یہ سمجھتا ہے، اس سے بڑھ کر قرآن مجید کی تحریف لفظی کرنے والا کوئی نہیں، تحریف معنوی تو بہت سے علا کر رہے ہیں۔ لیکن تحریف لفظی یہ ہے کہ اگر صبر کے معنی یہ ہیں کہ تمہارے حق کے مقابلہ میں مصیبت آجائے، تو تم کو چاہیے کہ صبر کے گوشے میں پناہ لو یعنی ہر طرح کی بے غیرتی کو، بے چارگی کو، باطل پرستی کو قبول کرو۔ تو میرے بھائیوں تم سے بڑھ کر قرآن کی تعلیم کو بدلنے والا کوئی نہیں۔

صبر کے معنی بالکل اس سے مختلف ہیں۔ ”صبر“ کے معنی ہیں ”برداشت“ کے صبر کے معنی ہیں جھیلنے کے، صبر کے معنی ہیں تحمل کے۔ جو قدم تم مقصد کی راہ میں اپنے محبوب و

پیارے مقصد کے لیے انھاؤ اور اس میں طرح طرح کی مصیبتوں آئیں، طرح طرح کی ڈراویں صورتیں آئیں، زنجیریں اور چھکڑیاں آئیں، بلکہ ممکن ہے کہ تمہارے سامنے تنخوا آؤے اور اس پر ایک پھندا جھول رہا ہو۔ یہ سب تمہارے سامنے آ سکتا ہے لیکن اگر تم حق کے پرستار ہو، تو تمہارا فرض ہونا چاہیے کہ تمہارے اندر صبر ہو، تمہارے اندر برداشت کی وہ اٹل طاقت ہو، برداشت کا وہ پہاڑ موجود ہو، جس پر دنیا کی کوئی شوکت، کوئی تحنت و تاج فتح یا بند ہو سکے۔ یعنی صبر کے ہیں۔ چنانچہ قرآن مجید کے موقع استعمال پر اگر غور کیا جائے تو معلوم ہو جائے گا کہ ہر جگہ صبر کے بھی معنی ہیں۔

مقصد یہ تھا کہ قرآن مجید نے جو صداقت نوع انسان کے آگے کامیابی کے لیے پیش کی ہے اور اب سے تیرہ سو رس پیشتر جو ایک اٹل اور لازوال پروگرام بنا دیا ہے، یہ اس کی چار دفعات ہیں۔ اگر وہ کوئی سفر ہے، تو یہ اس کی چار منزلیں ہیں۔ ہم کو ایک منٹ کے لیے غور کرنا چاہیے کہ کیا دنیا میں کوئی کامیابی بلا ایمان مل سکتی ہے؟ کیا تم شک کا روگ اپنے پہلو میں لے کر دنیا کی کوئی چھوٹی سے چھوٹی کامیابی پا سکتے ہو؟ کیا تم دنیا میں ایک مشین بھر جو اور چاول بھی پا سکتے ہو، جب تک تمہارے اندر طلب کے لیے سچا جذبہ ہو؟ کیا ایک لمحہ کے لیے دنیا کی کوئی کامیابی اپنا چہرہ تمہیں دکھا سکتی ہے، جب تک تم حق کی راہ میں قربانی چڑھانے کے لیے تیار نہ ہو؟ خدا کی اس کائنات میں ایک ایک ذرے کے اندر اس حقیقت کی عالمگیر تصدیق موجود ہے اس دنیا میں کامیابی کا کوئی چہرہ نہیں دیکھ سکتا، جب تک وہ ایمان، حق اور صبر کی منزلوں سے نہ گزرے۔ اللہ کا ہر قانون، ہر اڑنے والے پرندے کے لیے ہے۔ کیا خدا اپنا قانون تمہارے لیے بدلتے گا؟ کیا خدا تمہاری غفلتوں کا ساتھ دے گا؟ اگر تم اپنی غفلت کی وجہ سے اس دھوکے میں پڑے ہو، تو تم سے بڑھ کر اپنی موت کی طرف جانے والا کوئی نہیں ہے۔

## حوالہ

۱۔ ان تمام الفاظ سے شام کے قبائل مراد ہیں اور یہ تیج ہے کتاب خود جلد ۳، صفحہ ۱ سے اس مضمون کی طرف جس میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے انعامات کا وعدہ کیا گیا تھا۔

۲۔ الیاخ ۲۶ نومبر ۱۹۱۵ء میں لقد خلقنا انسان فی الحسن تقویم کا ترجیح حسب ذیل ہے:

”هم نے انسان کو ایک بہترین فطرت عادلہ و مقومہ کے قلب میں پیدا کیا ہے۔“

۳۔ ان کے پاس عقل ہے مگر اس سے بھی بوجھ کا کام نہیں لیتے، آنکھیں ہیں مگر دیکھنے نہیں، کان ہیں مگر سننے ہیں، وہ (عقل و حواس کا استعمال کھوکر) چار پایوں کی طرح ہو گئے ہیں، بلکہ ان سے بھی زیادہ کھوئے ہوئے۔ ایسے ہی لوگ ہیں جو سرتاسر غفلت میں ڈوب گئے۔

۴۔ یہاں فرمایا کہ قرآن کریم لیلۃ القدر میں اتر اور سورہ بقر میں فرمایا کہ رمضان میں: شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ۔ (۱۸۵:۲) تو اس سے ثابت ہوا کہ لیلۃ القدر سے رمضان ہی کی رات مراد ہے۔ نزول قرآنی سے مقصود یہ ہے کہ نزول کا آغاز لیلۃ القدر اور رمضان المبارک میں ہوا و نہ ظاہر ہے کہ پورا قرآن جماعتہ مجاہدین میں نازل ہوا ہے۔

”قرآن“ اور ”الکتاب“ کا اطلاق جس طرح کل پڑھتا ہے اسی طرح اس کے ایک جزو پر بھی ہو سکتا ہے۔ قرآن کے ہر جگہ کو اللہ نے قرآن اور الکتاب کہا ہے۔

لیکن بعض مفسرین کو خیال ہوا کہ ”إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ“ (۱۹۷:۱) میں مقصود پورے قرآن کا نزول ہے۔ اس لیے انہوں نے طرح طرح کی تاویلیں کیں۔ مثلاً کہا گیا کہ قرآن کریم رمضان کی میں راتوں میں جبرائیل علیہ السلام کو دیا گیا اور انہوں نے میں سال کے اندر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کیا۔ لیکن قاضی ابو بکر ابن عربی لکھتے ہیں:

وَمِنْ جَمَاهَةِ الْمُفَسِّرِينَ إِنَّهُمْ قَالُوا إِنَّ السَّفَرَةَ الْقَنْتَةَ إِلَى جَبَرِيلَ فِي عَشْرِينَ لَيْلَةً وَالْقَاهَ جَبَرِيلَ إِلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ فِي عَشْرِينَ سَنَةً وَهَذَا باخْلَلَ لِيْسَ بَيْنَ جَبَرِيلَ وَبَيْنَ اللَّهِ وَاسْطَعْنَةً وَلَا يَنْبَغِي جَبَرِيلُ وَمُحَمَّدٌ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ وَاسْطَعْنَةً

(احکام القرآن ج ۲ ص ۳۱۷)

اور مفسرین کی یہ جہالت ہے جو وہ کہتے ہیں کہ قرآن کریم میں راتوں کے اندر خدا نے جبریل علیہ السلام کو دیا اور انہوں نے میں سالوں کے اندر محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کیا۔ سایہا کہنا بالکل باطل ہے۔ نہ تو خدا اور جبریل میں کوئی واسطہ ہے اور نہ جبریل اور آنحضرت علیہما السلام میں کوئی واسطہ۔

جامعہ بیت العتیق (رجڑو)  
کتاب نمبر ——————

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

# قرآن حکیم کی تین سورتیں

ترجمہ تفسیر  
مولانا ابوالکلام آزاد



## مکتبہ جمال

تیسری منزل، حسن مارکیٹ، اردو بازار، لاہور

Mob. 0300-8834610 Tel. 042-7232731  
maktaba\_jamal@email.com/maktabajamal@yahoo.co.uk



MAKTABA JAMAL